
PULVIS ET UMBRA

R O D R I G O  B R U N A





PULVIS ET UMBRA

RODRIGO BRUNA





Proyecto Financiado por el Fondo Nacional de Desarrollo Cultural 
y las Artes, ámbito nacional de financiamiento, Convocatoria 2024.

PULVIS ET UMBRA



PULVIS ET UMBRA
Rodrigo Bruna

Departamento de Teatro 
Facultad de Artes  
Universidad de Chile 
Morandé 750 - Santiago 

Textos
Rodrigo Bruna
Carla Miranda Vasconcello 
Antonia Benavente Aninat

Corrección de estilo
Nataly Cancino Cabello
Silvia Nieto Bonet

Diseño y diagramación
Macarena Zamora Montecinos

Fotografías
Gabriela Lazcano Ruiz
Carlos Mättig Henríquez
Cristián Rojas Vallés 
Rodrigo Bruna

Ilustraciones portadillas
Álbum Funerario de Albino Bruna, 1958
Fotografías en blanco y negro, 15,6 x 9,5 cm.
Archivo personal Rodrigo Bruna.

Registro de propiedad intelectual: 2025-A-9113
Registro ISBN: 978-956-19-1413-1

© 2025 Impreso en Chile / Print in Chile

Esta obra está bajo una Licencia Creative Commons
Atribución - NoComercial - Sin Derivadas 4.0 Internacional.



INDICE

PRESENTACIÓN 

LA FUNEBRIA COMO DIMENSIÓN 
SIMBÓLICA DE LA CULTURA

Antonia Benavente Aninat

EL ACONTECER DEL RITUAL FUNERARIO: 
UNA APROXIMACIÓN HISTÓRICA

Rodrigo Bruna

POLVO Y SOMBRA: 
LA ALEGORÍA DE LA MUERTE

Carla Miranda Vasconcello

PULVIS ET UMBRA: SEPELIO

DEL DAGUERROTIPO AL ÁLBUM FUNERARIO
Carla Miranda Vasconcello

ÁLBUM FUNERARIO DE ALBINO BRUNA

	 ANTECEDENTES DE OBRA

RESEÑAS BIOGRÁFICAS

9 

13

 23

33

43

75

81

103

129









9

	 En el campo literario, la presencia del tópico pulvis et umbra ha definido la 
relación entre la vida y la muerte desde una condición cíclica e irrevocable. Esta co-
rrelación queda de manifiesto en la célebre Oda IV, Libro 7, del poeta latino Horacio 
(13 a.C./2007)1, donde este tópico se hace presente. A través de este pasaje, el poeta 
atiende a la omnipresencia de la muerte en nuestra existencia, constatando que ni 
el dinero, ni el poder, ni los dioses pueden revertir el destino de transformarnos en 
polvo y sombra. Bajo esta misma lógica, Horacio nos plantea la locución carpe diem, en 
tanto exhortación de la vida y el vivir cada minuto como si fuera el último. Mediante 
esta premisa, se asume que la muerte siempre nos acecha, convocándonos a vivir 
intensamente el aquí y el ahora.  

	 En atención a lo expuesto, constatamos cómo la expresión pulvis et umbra 
se nutre de un campo semántico que asume la muerte como un hecho inexorable, 
que marca nuestra existencia. En el marco de este acontecimiento, surge la noción de 
sepelio en cuanto instancia final del ritual funerario, a partir del cual familiares y amigos 
acompañan y dan sepultura al cuerpo de un ser querido. Este “ritual de paso” (Gennep, 
2008, p. 230)2 ha sido fotografiado desde fines del siglo XIX con el objetivo de dejar 
testimonio de un hecho social que marca la individualidad del fallecido. En este sentido, 
“hacer una fotografía es participar de la mortalidad, vulnerabilidad, mutabilidad de otra 
persona o cosa. Precisamente porque seccionan un momento y lo congelan, todas las 
fotografías atestiguan la despiadada disolución del tiempo” (Sontag, 2006, p. 32)3. Es en 
virtud de las fotografías y, posteriormente, de los registros audiovisuales que dejamos 
testimonio de este ritual mortuorio y su relevancia en el contexto social. 

1	 Horacio. (2007). Epodos, Odas y Carmen Secular, Universidad Nacional Autónoma de México. (Obra 
original 13 a. C.).

2	 Gennep, A. (2008). Los ritos de paso. Alianza Editorial.

3	 Sontag, S. (2006). Sobre la fotografía. Alfaguara.

PRESENTACIÓN



10

	 En respuesta a estos antecedentes surge la presente publicación como re-
sultado del proyecto Pulvis et Umbra: Sepelio, cuyo objetivo se orientó a elaborar 
una reflexión visual en torno a la muerte y sus rituales. Esta reflexión toma, como 
cuerpo referencial, el álbum funerario de Albino Bruna y, como espacio de trabajo, el 
Cementerio General de Santiago. Producto de este vínculo, surge un conjunto de ins-
talaciones e intervenciones de sitio específico, que se materializan como consecuencia 
de la apropiación de registros fotográficos, audiovisuales y sonoros. A partir de esta 
acción emerge un imaginario fúnebre mediante el cual se reconstruye aleatoria y frag-
mentariamente el ritual mortuorio.

	 Un punto relevante del proyecto fue su metodología de trabajo, la cual se 
centró en lo que Bárbara Bolt denominó “pensamiento material” (2010, p. 30)4. Este 
es un tipo de conocimiento que surge del manejo de materiales que el artista realiza, 
en función de su propia práctica. En atención a esta noción, los materiales y los proce-
sos de producción no son entidades pasivas utilizadas instrumentalmente por nuestro 
accionar, sino entidades activas que gozan de su propia inteligencia, la que ponen en 
diálogo con la inteligencia creativa que posee el artista (Bolt, 2010). La práctica y la 
teoría permitieron la articulación de un modelo metodológico donde los métodos 
utilizados se validaron continuamente como resultado del propio trabajo de creación. 
En virtud de esta forma de generación de conocimiento, el proyecto se asume como 
una instancia de exploración centrada en las posibilidades que brindan los materiales 
y los procesos emprendidos en cada trabajo aquí presentado. 

	 Esta publicación no solo documenta las obras realizadas y sus antecedentes, 
sino que también ofrece un espacio de reflexión que amplía las lecturas sobre la 
muerte y sus rituales, desde una mirada situada que potencia los cruces interdisci-
plinarios. Bajo esta premisa, la arqueóloga Antonia Benavente Aninat, en tu texto La 
funebria como dimensión simbólica de la cultura, elabora una reflexión en torno al valor 
simbólico de los cementerios. La autora nos propone pensar la necrópolis como un 
espacio donde no solo reposan los muertos, sino también como un lugar que replica 
a escala el orden social, político, económico y religioso del mundo de los vivos. De 
igual forma, nos ofrece una revisión de la historia del Cementerio General como un 
ejemplo de avance y consolidación de la modernidad en la vida cotidiana.

4	 Bolt, B. (2010). The magic is in handling. En E. Barrett y B. Bolt (Eds.), Practice as research: Approa-

ches to creative arts enquiry (pp. 27-34). I. B. Tauris.



11

	 Por su parte, Rodrigo Bruna, en el escrito El acontecer del ritual funerario: una 
aproximación histórica, nos brinda una lectura del ritual funerario desde los modos de 
representación que ha asumido esta práctica mortuoria a lo largo de la historia. Por 
medio de esta revisión, logramos evidenciar la influencia de estas representaciones en 
la construcción de un imaginario visual vinculado con la muerte. Asimismo, el autor 
nos invita a pensar el ritual funerario como un sistema simbólico complejo, que pro-
mueve la cohesión del grupo y fortalece su identidad.

	 Situando estas lecturas, la historiadora del arte Carla Miranda Vasconcello, 
en su primer texto, Polvo y Sombra: la alegoría de la muerte, nos plantea contextualizar 
las obras aquí presentadas a partir de una revisión de los antecedentes que motivaron 
su creación. En este escrito nos propone un acercamiento a aquellos tópicos que, a 
lo largo de la historia, han motivado reflexiones sobre el carácter simbólico la muer-
te. Por otra parte, en su segunda contribución, Del daguerrotipo al álbum funerario, la 
autora sitúa el origen de la fotografía y del álbum fúnebre, con el objetivo de poner 
de relieve la importancia de este documento social que refleja nuestros hábitos cul-
turales. Del mismo modo, revela una conexión palpable con una época en la que los 
rituales de despedida y las fotografías se combinaban para preservar la identidad, la 
memoria y los lazos afectivos de una familia.

	 Asimismo, resultaron significativas las entrevistas realizadas a los trabajadores 
y trabajadoras del Cementerio General. Gracias a este material, pudimos profundizar 
en la relevancia de las labores que ellos realizan, así como en los relatos que este es-
pacio alberga. Estos registros audiovisuales se convirtieron en un recurso fundamental 
que enriqueció tanto el proceso investigativo como el desarrollo creativo de este 
proyecto.

	 Finalmente, a través de esta publicación se abre un espacio de reflexión que 
problematiza la muerte con el fin de poner de relieve un acontecimiento que nos 
humaniza y nos hace tomar conciencia de nuestra frágil existencia. 

Santiago de Chile, abril de 2025





13

LA FUNEBRIA COMO DIMENSIÓN
SIMBÓLICA DE LA CULTURA

ANTONIA BENAVENTE ANINAT

Ancha es la puerta: pasajero ¡avanza! 
y ante el misterio de la tumba, advierte

 como guardan el sueño de la muerte
 la fe, la caridad y la esperanza.1

(Luis Barros Méndez, siglo XIX)

	 Una manera de acercarse al sistema semiótico de la cultura, considerada como 
un conjunto de valores que mantienen las sociedades en forma permanente a través del 
tiempo, es mediante la ‘funebria’, concepto que sintetiza la dimensión simbólica presen-
te en cementerios, camposantos o panteones. Al afirmar que la cultura es un sistema 
simbólico, situación que ha sido ampliamente fundamentada en los estudios semióti-
cos y hermenéuticos contemporáneos, se hace necesario investigarla desde fenómenos 
concretos con el propósito de apoyar empíricamente una afirmación que, a primera 
vista, parece muy abstracta para las investigaciones tradicionales en nuestras disciplinas 
universitarias. Por ejemplo, la cultura literaria no solo puede ser abordada desde la 
semiótica o el análisis lingüístico estructural, sino que igualmente puede ser entendida a 
través de objetos empíricos como libros, bibliotecas públicas, mercados de libros usados 
o máquinas de imprimir. Del mismo modo, si el propósito es investigar la cultura de un 
grupo humano, bien podemos abordarla desde la funebria, lo cual no quiere decir que 
sea el único camino de investigación, ni mucho menos el más privilegiado de todos, sino 
que es una de las maneras de entender la cultura y, como tal, presenta ciertas particu-
laridades, las cuales se fundamentan a lo largo de este estudio.

1	 Este cuarteto de Luis Barros Méndez se ubica en el hall del Cementerio General, sobre el pórtico 
de ingreso que conduce a los patios del recinto.



14

	 Aunque a primera vista no lo parezca, los cementerios sintetizan la dimensión 
simbólica de la sociedad en su totalidad. En efecto, estos lugares pueden ser enten-
didos como instituciones culturales en las que no solo se conservan los restos de los 
seres humanos, sino también sus espíritus, de modo que se convierten en espacios 
abstractos, dedicados a los que mueren, y en espacios concretos, para los vivos. Los 
cementerios son obra de las comunidades a las que pertenecen y, por ello, tienen 
entre sí grandes semejanzas y mutuas interrelaciones: las comunidades crean cemen-
terios y estos moldean a las comunidades.

	 Un aspecto que llama la atención cuando se reflexiona desde esta perspectiva 
es que a los cementerios solo se les reconoce su carácter público a partir del año 1763, 
como si antes su dimensión pública estuviese oculta o, mejor dicho, como si la dimen-
sión privada de la cultura hubiese logrado hegemonizar las representaciones simbólicas 
de los cementerios. Las causas del cambio del ámbito privado al público en la funebria 
consideran argumentos como el aumento de población, las prescripciones y normativas 
políticas de la época. Sin embargo, son fundamentalmente razones históricas, senti-
mentales, religiosas, estéticas y de salubridad las que conducen a los habitantes de fines 
del siglo XVIII y comienzos del XIX a abandonar la antigua tradición de enterrar a los 
muertos en los patios o en el interior de las iglesias. A pesar de la pugna constante que 
dio la Iglesia —a través de sus concilios, sínodos, leyes y autoridades civiles—, se impone 
la construcción de cementerios en lugares externos a las ciudades, una norma aplicable 
tanto en España como en sus colonias en América.

	 Es de esta manera que, recién en el transcurso de los siglos XVIII y XIX, los 
cementerios se constituyen en verdaderos espacios singulares, ya no repletos de tumbas 
anónimas, sino caracterizados por la individualidad e incluso por grandes monumentos 
que ocupan y conforman toda una topografía funeraria típica. Este nuevo espacio fu-
nerario tendrá tumbas visibles para pobres, ricos y humillados. Poseerá construcciones 
simples, pero también otras muy decoradas. Se manifestarán en él grandes corrientes 
artísticas, como el clasicismo, el barroco y el romanticismo, pero representará, a fin de 
cuentas, el comportamiento valórico de la sociedad total; es decir, su cultura. Por eso se 
puede afirmar que la funebria es una posibilidad del análisis cultural.

	 El cementerio es un espacio doblemente idealizado, es como una ciudad donde 
reposan los muertos, pero al mismo tiempo es la reproducción a pequeña escala del 
orden social, político, económico y religioso de los vivos. Por ejemplo, así como algunos 
experimentan su vida llenos de riquezas y otros no, en el cementerio algunos dispon-
drán de espaciosas tumbas y otros, de mínimos metros para ocupar.



15

	 La idea anterior también se puede fundamentar atendiendo a que, en épocas 
anteriores al siglo XVII, los enterramientos se realizaban en y alrededor de las iglesias y, 
por lo tanto, en el centro de las ciudades, lo cual quiere decir que los muertos y los ritos 
se habrían reunido en el punto neurálgico de nuestra vida cotidiana. A partir de los siglos 
XVIII y XIX este modelo referencial cambió. La expulsión de los muertos de los conjun-
tos aglomerados provocó la expulsión de los muertos de nuestras vivencias diarias. 

	 Pero esto solo ha sido una entre las muchas transformaciones en lo que 
respecta a la imagen del ser humano con relación a la muerte, ya que el cementerio 
como espacio siempre ha estado ligado a la espiritualidad de lo humano. Sin embargo, 
el cambio más profundo ha sido la influencia de la modernidad. Esto se puede obser-
var, por ejemplo, en el paso de las reglamentaciones de la Iglesia sobre los cemente-
rios a la instauración de una racionalidad administrativa, que se consolida a mediados 
del siglo XIX y que constituye un objetivo importante de la utopía urbana moderna, 
que ha eliminado normativamente lo que considera como múltiples contradicciones 
de la sociedad y, en consecuencia, señala a las personas como iguales ante la muerte. 
En otras palabras, lo que tenemos ante nuestra mirada es un reflejo, visto desde la 
funebria, del avance y consolidación de la modernidad en la vida cotidiana.

	 En la perspectiva de la modernidad, el problema de la muerte connota pre-
ocupación pública, en la cual la tumba o construcción funeraria representa y refleja la 
continuidad social. Por tanto, el cementerio será el sentimiento de la continuidad de la 
urbe y de la humanidad, donde el culto a los muertos, por tratarse de una represen-
tación de la civilidad y de sus creencias, será un aspecto de primera importancia.

	 El Cementerio General o Panteón, como primero se denominó, quedó loca-
lizado en forma definitiva al norte del río Mapocho, en uno de los límites suburbanos 
de la ciudad, llamado Barrio de la Chimba. 

	 Chimba viene del quechua “chimpa” y significa el terreno, barrio o localidad situada al 
otro lado del río. Por eso Santiago, como Lima y otras ciudades americanas, tienen su 
chimba y sus chimberos. El nombre de chimba quedó circunscrito en Santiago, desde el 
siglo XIX, sólo al barrio comprendido de la calle de la Recoleta hacia el oriente y después 
a una sola calle “La calle de la Chimba”, hoy llamada calle Dardignac (Rosales, 1948, p. 52).

Allí se ubicaban el manicomio, algunos policlínicos, hospitales, cuarteles, el club de tiro, 
el monasterio del Buen Pastor y Purísima, y algunos edificios públicos. Este conjunto 
reflejaba las preferencias decimonónicas y un estilo muy propio del país. En general 



16

eran construcciones muy sencillas y de “buen gusto”, sin mayor ostentación estilística. 
Las viviendas de clases variadas eran típicas. Esta “chilenidad” de la arquitectura es-
taba representada por construcciones pesadas, con una o dos plantas, de corredores 
cerrados hacia la calle y con patio interior y exterior. Ejemplos de esta arquitectura 
son la casa de los Matte (en los Nidos con la Cañadilla), de los Bello (calle Dávila), de 
los Urmeneta (calle Domínica) o de los Cruz (calle Lillo). En general, “hasta principios 
de este siglo, el barrio de la Chimba puede decirse que era ajeno a Santiago” (Medina, 
1952, p. 154) y, a su vez, era denominado como un “arrabal”.

	 Comprendido por el frente que da sobre el Mapocho, desde la Cañadilla a la calle 
que corre al pie del San Cristóbal i con el límite del Callejón de los Olivos que reúne 
la Recoleta a la Cañadilla a la altura de la Iglesia de la Estampa velada mide una legua 
casi exacta o sea 35 cuadras (Vicuña Mackenna, 1872, p. 272).

En otras palabras, el barrio era un conjunto de edificaciones de uso privado y edifi-
cios públicos. De ese modo, las viviendas se organizaban junto con los portales y los 
peristilos de los cementerios, los pasillos superpuestos de los patios exteriores del 
manicomio y de los hospitales, además del convento de la Recoleta Domínica. Los 
parques de los cementerios, las propiedades de uso privado y el Cerro San Cristóbal 
contrastaban con la falta de áreas verdes, característica de la zona. El barrio norte, 
la Chimba, 

	 Sólo contaba con las líneas de la Recoleta y Cañadilla, hoy Independencia, que eran 
los dos grandes cuarteles en que se dividía. El de Recoleta semejaba un arrabal sola-
riego, poblado de extensas y vetustas quintas en que habitaban silenciosas, quietas y 
antiguas familias (Roco del Campo, 1941, p. 180). 

En estos terrenos se fue conformando lo que es actualmente el Cementerio Gene-
ral. Su inauguración se realizó el 1º de noviembre de 1872 y sus alrededores fueron 
plantados de cipreses por el señor Miguel Dávila, en ese entonces administrador del 
camposanto.

	 En un terreno adyacente, comprado a “La Casa de Orates”, se construyó una 
plaza semicircular llamada “Plaza del Panteón y Portales”, que tiene forma de un vasto 
anfiteatro para la circulación de carruajes y tropas. Tiene una superficie de cinco mil metros 
cuadrados. Por el arco de la elipse de esta plaza corre una alcantarilla construida con cal, 
piedra y ladrillo, que recoge las aguas que pasan frente al cementerio. En el centro de esta 
plaza se encuentra un monumento erigido al “Incendio de la Compañía”, que se inauguró 



17

el 8 de diciembre de 1873, obra “del escultor francés Alberto Carrier–Belleuse” (Lavín, 
1947, p. 62). Es de bronce y lo compone una virgen, que está de pie, sobre un pedestal, im-
plorando misericordia con sus brazos extendidos hacia el cielo. Junto a ella se dispone una 
serie de figuras alegóricas que coronan el pedestal con expresión doliente. Tanto la estatua 
como una curiosa pirámide (columna de los cuatro escritores con medallones en relieve) 
forjaron una tradición en la Alameda del siglo XIX. Monumentos repudiados y exiliados de 
los centros oficiales de la ciudad y relegados a retiros más excéntricos. “Así pasaron a ser 
los bienes totales del circuito y el más discreto complemento a la importante galería de 
estatuas que en los campos santos realzan los monumentos funerarios en la sombra de los 
graves cipreses” (Lavín, 1947, p. 62). Su ubicación primitiva estuvo en los jardines del Con-
greso Nacional de Chile, lugar del que fue trasladada a la plazuela del Cementerio, donde 
se localiza actualmente.

	 En época más tardía, se construyeron los portales que rodean dicha plaza. La 
conformaban alrededor de 40 recintos para uso exclusivo del personal del Cementerio 
General. Se utilizaban para bodegas, sanitarios, salones de refresco para, posteriormen-
te, pasar a ser utilizados como viviendas y conventillos, actualmente en desuso.
	
	 El modelo de construcción del Cementerio General fue tomado del Cemen-
terio de Lima, antigua capital virreinal. Su forma alargada y angosta cubre una superficie 
de 86 hectáreas, alrededor de tres cuadras y una fracción. Su terreno era óptimo desde 
todo punto de vista: suelo parejo, seco y cascajoso. La proximidad al Cerro Blanco per-
mitía utilizar su piedra en la construcción de la obra. El terreno ya estaba tapiado, lo que 
ayudaba a que el trabajo que se llevara a cabo en su interior se realizara con tranquilidad 
y sin perturbaciones de ninguna clase. Su costo fue conveniente y los religiosos domini-
canos aportaron con fondos anexos para sus propias sepulturas. También se consideró 
que dentro de los terrenos se destinara un lugar para el entierro de aquellos extranjeros 
que no mantuviesen como dogma la religión católica. Habían llegado a Chile desde los 
primeros días de la Independencia algunos militares y comerciantes extranjeros, y no 
había sepulturas para ellos por ser protestantes:

	 En 1819 el progreso general de las ideas de tolerancia religiosa i más que nada el carác-
ter progresista e ilustrado del Director Supremo, infundieron confianza a los disidentes 
extranjeros i los alentaron a hacer una solicitud para reclamar el derecho de cemente-
rio. Con fecha 30 de noviembre de 1819, 48 extranjeros protestantes en su mayor par-
te ingleses se dirigieron al gobierno representando el derecho que tenían al respeto de 
sus creencias i pidiendo que se les concediese permiso para comprar en las inmediacio-
nes de Santiago i Valparaíso, un terreno a propósito para enterrar a los muertos según 



18

sus ritos religiosos. El director Supremo no vaciló en acceder a esta solicitud i con fecha 
14 de diciembre de 1819 expidió el decreto que sigue: Es mui justo que los extranjeros 
residentes en Chile hagan las funciones funerarias de sus difuntos según los ritos de sus 
creencias. Estos actos en nada contrarían los de nuestra religión católica. Ellos se han 
conducido hasta el día con la mejor política, sin mezclarse directa ni indirectamente en 
materias de creencia. En virtud se concede a los suplicantes la licencia que piden para 
comprar en esta ciudad i en la de Valparaíso un terreno a propósito destinado a hacer 
en él sus ritos fúnebres (Barros Arana, 1876, pp. 242-243).

El decreto no solo apuntaba a la forma en que debían efectuarse los entierros, sino que 
también establecía la naturaleza de las sepulturas. Primero se ubicarían los nichos, situa-
dos en los muros perimetrales, asociados a dos grandes edificaciones (neogótico inglés), 
que fueron especialmente construidas para enterrar a los individuos pertenecientes a 
corporaciones eclesiásticas, las cuales debían cancelar dinero por utilizarlas. En segundo 
lugar, estaría la sepultura construida en el suelo, que debía ser usada por un solo indivi-
duo, debidamente rodeada de verjas de madera; también tenía un costo. El tercer tipo 
correspondía a la “fosa común”. Se estructuraba por zanjas excavadas ex profeso, que 
debían ser lo suficientemente amplias para dar cabida a todos los indigentes y desam-
parados provenientes de la provincia. A estas personas no se les cobraría dinero. No 
se permitían, en estos primeros años, construcciones que se salieran de las normas 
mencionadas. En otro sentido, se pretendía mantener una igualdad social.

	 Con el paso del tiempo, el cementerio se constituyó en un hermoso parque, 
que lo alejaba del pensamiento existente en la Colonia respecto de la visión horrenda 
y espontánea acerca de la muerte. “No vacilamos en afirmar que el monumento de 
mayor honra para Santiago no es ni sus hospitales, ni estatuas, ni sus catedrales, ni sus 
maravillosos paseos públicos, sino su cementerio” (Vicuña Mackenna, 1877, p. 102). 
Esta cita es verdaderamente certera. Es nuestra hipótesis principal de investigación 
que el Cementerio General, además de poseer un hermoso parque, contiene todos 
los antecedentes para entender la tradición sociocultural, política y artística de Chile.

	 La monotonía, que en otros parques es posible que se apodere de nuestro espíritu, 
aquí es absolutamente imposible que suceda, cada paso que demos adentrándonos en 
sus avenidas cubiertas de árboles, serán un motivo más de admiración que nos embar-
gará al observar a través de ellos suntuosos y algunas veces extraños mausoleos; o tal 
vez sencillas sepulturas, o más allá hermosas esculturas, monumentos, espejos de aguas 
y delicados jardines primorosamente adornados (Lazo, 1959, p. 71).



19

La actual fachada del Cementerio fue realizada en el siglo pasado por el arquitecto 
italiano Eusebio Chelli. Se compone de dos cuerpos que se unen en la edificación cen-
tral, con cúpula, la cual posee, al centro, un zócalo de gran altura. Toda la construcción 
está estructurada con bloques de piedra gris, pero desde el zócalo al nacimiento de la 
cúpula la piedra empleada en el revestimiento está pulida y es de color amarillo claro. 
En ambos lados de la puerta de acceso existen dos planchas de mármol blanco con 
las siguientes inscripciones: 

	 Estas que juzgar tumbas de los hombres porque en ellas descansan sus cenizas. Es la cuna 
sagrada donde empieza a renacer el alma a mejor vida, José María Núñez; y Aquí el valle 
de lágrimas concluye. Las sombras que los envuelven se disipan más allá está la luz. La luz 
eterna nuestra sed de alcanzarla es infinita, Luis Barros Méndez (Lazo, 1959, p. 77).

Como remate del vano se encuentra un frontón triangular, debajo del cual se lee en 
relieve CEMENTERIO GENERAL. Encima se encuentra una escultura que expresa 
patéticamente la muerte del hijo amado, a sus costados encontramos la representa-
ción de los hijos que le sobreviven. La cúpula, que nace a continuación, es semicircular, 
cubierta de estuco y forma estrías horizontales. La cima de ella está coronada por un 
campanario con ventanas rectangulares en sus cuatro costados. Dos columnas con ca-
piteles jónicos se encuentran en la fachada del ventanal. Estos determinan tres vanos. 
Este gran campanario tiene como cubierta una réplica de la cúpula anterior (metálica), 
en cuyo punto más alto se eleva al cielo una cruz cristiana. Las fachadas inmediatas 
son simétricas y se hallan a ambos lados del acceso. Posee tres puertas vidriadas de 
madera, cada una terminada en arcos de medio punto, reforzadas por rejas cuadricu-
ladas. Las puertas centrales llevan cruces de color verde y las laterales, rojas. A mayor 
altura desde el nivel del piso, se encuentra un friso horizontal a lo largo de la fachada, 
encima del cual va una balaustrada con dos pedestales que sostienen dos esculturas 
con motivos religiosos (vírgenes) de tamaño natural.

	 El edificio se proyectó respetando las normas de estilo neoclásico, pues re-
úne muchas de sus características. Se puede apreciar una búsqueda en el sentido de 
la horizontalidad de su fachada, a pesar de tener un volumen tan alto y pesado en 
el centro. Está perfectamente contrarrestado por los extensos zócalos y frisos que 
lo recorren en gran parte, también por las cuidadosas hiladas de piedras que van de 
extremo a extremo y, en fin, por el alto muro de circunvalación del cementerio que 
se continúa a ambos lados del edificio. 



20

	 Por otra parte, el diseño de la conformación espacial del panteón es muy 
similar a los planteados a comienzos del siglo XIX para España y Europa. Su planta es 
de forma rectangular, está dividido en amplios patios, rodeado de galerías porticadas 
y nichos. Destaca la entrada principal y su capilla de planta octogonal está en el centro 
del espacio. Toda esta edificación está rodeada de mausoleos, tumbas, nichos, esta-
tuas, monumentos y esculturas, las que describiremos a continuación con el fin de 
cumplir con uno de nuestros objetivos, el cual es establecer una tipología de tumbas 
del Cementerio General de Chile.

	 Como hemos señalado en párrafos anteriores, la arquitectura ha variado. Los 
modelos tradicionales, enmarcados en diseños impuestos, han derivado en formula-
ciones adecuadas a los nuevos espacios. Estos últimos corresponden a indicaciones 
emanadas de reglamentaciones venidas de España que fueron aplicadas por los cons-
tructores de la República especialmente para los cementerios latinoamericanos. Por 
lo tanto, existe una planificación adecuada a los tiempos modernos (siglo XIX). Son 
los constructores quienes, mediante diseños establecidos, aplican en el cementerio un 
modelo constructivo. Este se estructura con una avenida principal unida directamente 
a la capilla central del cementerio, a partir de la cual se desarrollan diferentes áreas, 
caracterizadas por innumerables rotondas que circundan el espacio central del pan-
teón fúnebre. Se ordena, así, un conjunto de avenidas, calles y senderos de estructura 
diversa e irregular; estas se abren paso entre la vegetación funeraria y nos llevan a 
pensar en el concepto de “jardines escenas”, típicos de la época decimonónica.

	 El cementerio refleja la unidad, pero a su vez denota o persigue caracterizar 
la igualdad social que debe darse en torno al fenómeno de la muerte (elemento sus-
tancial que estrecha las relaciones entre vivos y muertos). En este espacio, se unen, 
en un mismo tiempo, la religiosidad —lo espiritual— y lo racional, aspectos que se 
ajustan a las prácticas sociales en boga. Con esto no queremos señalar que no existe 
arquitectura, sino que las construcciones se adecúan a las necesidades. Su presencia 
se limita a elementos muy concretos, los que coinciden con servicios que la institución 
requiere. Este último aspecto se caracteriza por la construcción en vertical. Se trata 
de los enterramientos en nichos, que algunos expertos consideran uno de los grandes 
tabúes de los bien intencionados proyectos del XIX, pero que no fueron más que 
un alivio espacial de tipo coyuntural. Esta adecuación tiene que ver con la dimensión 
asociada a las grandes necrópolis. Aquí la ostentación muchas veces supera las nece-
sidades mínimas del cementerio, es decir, sepulturas y servicios básicos. 



21

	 Los cementerios, por este motivo, acentúan la zonificación de los espacios, 
que van desde aquellos ocupados por nobles construcciones de gran estilo y gusto 
arquitectónico, identificables a la vez social y políticamente, hasta los nichos y terre-
nos utilizados para sepulturas en tierra, que pertenecen y transmiten una indudable 
marginalidad social.

REFERENCIAS 

Barros Arana, D. (1876). El Entierro de los Muertos en la Época Colonial. Revista Chi-
lena, Tomo IV, pp. 225-245. 

Lavín, C. (1947). La Chimba. Editorial Zig-Zag.
Lazo, G. (1959). Cementerio General de Santiago: Estudio Monográfico [Seminario de 

Historia de la Arquitectura]. Escuela de Arquitectura, Universidad de Chile. 
Medina, J. T. (1952). Cosas de la Colonia. Fondo Histórico y Bibliográfico José Toribio 

Medina.
Roco del Campo, A. (1941). Tradiciones y leyendas de Santiago: antología histórico-litera-

ria. Ediciones Ercilla.
Rosales, A. (1948). La Chimba antigua. Historia de la Cañadilla. Editorial Difusión Chilena.  
Vicuña Mackenna, B. (1872). Miscelánea: Colección de artículos, discursos, biografías, im-

presiones de viaje, ensayos, estudios sociales, económicos, etc.: 1849-1872. Volu-
men I. El Mercurio. https://doi.org/10.34720/5k6n-eq48

Vicuña Mackenna, B. (1877). La Ciudad de los Muertos (reseña histórica del Cemen-
terio de Santiago). En R. Jover (Ed.), Relaciones Históricas (pp. 1-111). Imprenta 
de la Lib. del Mercurio de E. Undurraga y Ca.

 



22



23

Desde el instante en que comenzamos a existir en este 
cuerpo mortal, nunca dejamos de tender hacia la muerte

(Agustín de Hipona, 426 d.C./1958, p. 871)

	 Desde una perspectiva antropológica, el rito es una práctica social de ca-
rácter religioso-ceremonial. Su característica principal es la repetición invariable de 
una acción regulada y emprendida por una comunidad cultural específica. El rito se 
entiende como un sistema simbólico complejo, que promueve la cohesión del grupo 
y fortalece su identidad. Al respecto, Rodrigo Moulian nos señala que los ritos son: 
“complejos sistemas de comportamientos a través de los cuales las comunidades ac-
tualizan sus creencias y valores. La función de estos es regular las relaciones de los 
hombres con lo numinoso, es decir, el universo de lo mistérico y lo sagrado” (Moulian, 
2002, p. 42).

	 En atención al rito funerario, el antropólogo Arnold van Gennep menciona 
que se trata de un ritual de paso. A través de este se busca mediar la transición del 
fallecido y su familia a partir de tres momentos: la separación, que da cuenta del dece-
so; la transición o margen, que responde a la preparación del cadáver; y la agregación, 
que corresponde al entierro (Van Gennep, 2008, p. 25). A la luz de estos principios, la 
muerte ha sido entendida como un acontecimiento que, mediante el ritual funerario, 
materializa simbólica y colectivamente la transición entre la vida y la muerte.

	 Las primeras prácticas funerarias se sitúan en la prehistoria a partir del 
entierro deliberado de los cuerpos en lugares específicos, condición que pone de 

EL ACONTECER DEL RITUAL FUNERARIO: 
UNA APROXIMACIÓN HISTÓRICA

RODRIGO BRUNA



24

manifiesto el hecho de que “el hombre es el animal que entierra a sus muertos” 
(Thomas, 2024, p. 11). La acción de enterrar a los difuntos responde al surgimiento del 
sedentarismo como forma social y al horror que implica presenciar el proceso natural 
de corrupción del cuerpo. Estos primeros rituales son considerados una forma de 
culturización de la muerte, la cual se materializa a través de la definición de un espacio 
funerario, del tratamiento del cadáver y de las acciones de ofrendas (Andrés, 2003, 
p. 19). En estos primeros comportamientos funerarios prevalece la inhumación por 
sobre la incineración; pese a que esta última ya existía, no era asequible a todos. La 
incineración manifestaba la necesidad de un sistema de ideas complejo, de una inten-
cionalidad y de requerimientos técnicos más elaborados (Andrés, 2003, p. 22). 

	 En la cultura megalítica se logra establecer una separación clara entre el es-
pacio de los vivos y el de los muertos a través de la construcción de dólmenes (en 
bretón “mesa de piedra”), un tipo de sepulcro “colectivo donde los cuerpos son 
depositados sin ser cubiertos de tierra, tratándose de enterramientos múltiples o 
colectivos en los que se van arrinconando los individuos a medida que se introducen 
nuevos cadáveres” (Llorens, 2006, p. 20).

	 El ritual funerario, en el antiguo Egipto, era considerado un acontecimiento 
de carácter religioso y social, cuyo fin era “asegurar el bienestar del difunto, de su Ka 
(fuerza vital) y de su destinada existencia como espíritu” (Morales, 2002, pp. 124-125). 
La momificación del cuerpo del faraón y de personalidades influyentes tenía como 
misión conservar el cuerpo y evitar su descomposición: 

	 El cuerpo se preservaba de diferentes maneras: en general, tras la extracción de los 
órganos internos, se procedía al vendado con vendas de lino e impregnado con diver-
sas sustancias que conducían a la absorción del agua contenida en los tejidos humanos 
(Labajo et al., 2013, p. 117).

Mediante este proceso se garantizaba que el difunto transitara de buena forma al 
Más Allá (Morales, 2002, p. 126). Tras la momificación, el cortejo fúnebre emprende 
su travesía por el río Nilo, para concluir en la puerta de la tumba real. En ese lugar se 
dejará el sarcófago con la momia y su ajuar, lo que da paso al ritual de “Apertura de 
la boca y los ojos”1 con el fin de dotar al fallecido de sus cuatro sentidos en su viaje al 

1	 Este ritual en un primer momento tuvo un carácter simbólico sobre una estatua que representaba 
al difunto. Posteriormente, pasó a realizarse directamente sobre el cadáver, previo a su embalsama-
miento.



25

inframundo. Esta ceremonia queda claramente graficada en el Libro de los Muertos de 
Hunefer, texto funerario que narra los protocolos de preparación de los difuntos en 
su viaje a través del inframundo (La Duat) y el paraíso (Aaru). En uno de los fragmentos 
de este papiro, observamos a la momia del escriba real Hunefer soportada por el dios 
Anubis, guardián de la necrópolis y patrón de los momificadores. Frente al sarcófago, 
la esposa y la hija del fallecido se lamentan ante su partida. Tras ellas, tres sacerdotes 
transportan en sus manos diversos utensilios con los cuales llevarán a cabo el ritual de 
apertura de boca y ojos de Hunefer, marcando el inicio del viaje al Más Allá. 

	 En la antigua Roma, las exequias se organizaban de acuerdo con el estatus 
del difunto. Para los patricios, estas ceremonias reflejaban la pompa y solemnidad 
de un rito en el que músicos, actores y plañideras acompañaban el cuerpo hacia su 
incineración. En contraste, el cortejo fúnebre de los plebeyos era más austero y fina-
lizaba con la inhumación del cadáver. En el caso de los esclavos, no había ceremonia 
alguna: sus cuerpos eran simplemente arrojados a una fosa común. Como parte del 
ritual funerario, fue costumbre en Roma redactar un testamento en el que se dejaban 
especificados todos los aspectos implicados en el funus (funeral):  

	 Cómo ser amortajados […], qué tratamiento final darles a nuestros despojos […] 
cuántas misas u obras pías deben llevarse a cabo en nuestra memoria y mayor gloria, 
qué tipo de tumba queremos […], con qué iconografía funeraria acompañarla, qué 
identidad o identidades sociales elegimos para ser destacadas en nuestro epitafio 
[…], o quién ha de encargarse del cuidado y conservación del sepulcro, por los siglos 
de los siglos (Vaquerizo, 2008, p.130).

En atención a los principios que rigen el testamento, queda en evidencia la pragmática 
de los romanos frente a este ritual que enaltecen gracias al fonus publicum y la laudatio 
funebris (Vaquerizo, 2008, p. 130). A través de estas dos instancias públicas, se honra 
la memoria de los ciudadanos nobles del imperio. En este sentido, el ofrecer un ritual 
y una tumba acorde otorgaba dignidad al fallecido y evitaba que el alma fuera con-
denada a vagar sin descanso: “Los romanos pensaron de forma mayoritaria que sus 
muertos seguían viviendo en la tumba, donde el alma, en forma de sombra, se man-
tenía en relación directa con el cuerpo, habitando para siempre su eterna morada” 
(Vaquerizo, 2008, p. 131).

	 A diferencia de los romanos, los cristianos separan el mundo de los vivos del 
de los muertos, a partir de la promesa de la resurrección. Bajo esta lógica, el rito fune-
rario se entiende como una instancia de acompañamiento del fallecido en su tránsito 



26

del mundo terrenal al mundo celestial. Esta ceremonia se organiza a partir de tres 
momentos que rememoran el Misterio Pascual: velatorio en casa, liturgia exequial en 
la iglesia y sepelio en el cementerio. De igual forma, este ritual era concebido como un 
“plan de salvación” que resguarda el tránsito de la vida a la muerte: “Las ceremonias 
del funeral podían reconciliar al hombre con los dioses que velaban el sueño de los 
muertos y, más aún, paliaban también la angustia sobre el destino del difunto entre 
quienes le sobrevivían” (Abascal, 1991, p. 208). Ante este fenómeno, surge el interés 
de los primeros cristianos de ser enterrados junto a santos y mártires (Vaquerizo, 
2008, p. 131), con lo cual aseguraban la efectividad de su plan de salvación.  

	 Durante la alta Edad Media, el ritual funerario adopta las costumbres paga-
nas, las que fusiona con los principios de la iglesia cristiana. Las pestes y las guerras 
marcan un periodo en el que la muerte se hace más presente señalando el destino de 
hombres y mujeres. Ante este nuevo escenario, los rituales fúnebres se protocolizan 
bajo los preceptos del cristianismo. Tras el deceso, se inician las exequias, acto ritual 
mediante el cual familiares y amigos acompañan y dan sepultura al cuerpo del fallecido. 
Esta acción se organiza a partir de cuatro momentos: el duelo, la absolución, la comi-
tiva fúnebre y la inhumación. En atención a la etapa del duelo, Philippe Ariès señala:

	 Las manifestaciones más violentas de dolor –el mismo vocablo que «duelo»– afloran 
justo después de la muerte. Los asistentes se rasgaban las vestiduras, se mesaban 
la barba y los cabellos, se despellejaban las mejillas, besaban apasionadamente el 
cadáver, caían desmayados y, en el intervalo de esas manifestaciones, pronunciaban el 
elogio del difunto, uno de los orígenes de la oración fúnebre (Ariès, 2000, p. 107). 

A la exteriorización del dolor le sucede la absolución, momento en que a través de 
cantos y oraciones se busca eximir de pecado al fallecido, permitiéndole acceder a la 
gloria divina. Acto seguido acontece el cortejo fúnebre (sepelio), el cual contempla 
la envoltura del cuerpo en un sudario, su colocación en el ataúd y posterior acom-
pañamiento hasta el lugar de su entierro. Un claro reflejo de las características del 
ritual funerario medieval es el bajorrelieve de la lápida sepulcral de Margarida Cadell, 
obra en que se representa el entierro de una noble catalana del siglo XII. En la pieza 
observamos a la difunta yaciente en su sarcófago y vestida con los hábitos de la orden 
franciscana. Tras la mujer, se ubica el oficiante, acompañado de frailes de la orden, y 
un acólito, quienes portan el crucifijo, los cirios y el incensario (Bolaños, 2014, pp. 182-
183), en clara alusión al acto final de bendición del cuerpo. 



27

	 A fines de la Edad Media, la concepción de la muerte sufre un cambio: se 
transita de una conciencia colectiva que la admite como un hecho inevitable, a una con-
ciencia individual que asume la muerte como un hecho aterrador que pone en valor el 
juicio particular (Morel, 1990, p. 720). Frente a esta premisa, la muerte se transforma 
en un ente real que personifica las calamidades del hombre: la peste, la guerra y el 
hambre. En este contexto se hace conocida La danza de la muerte, obra compuesta 
por versos que apela a lo fugaz de la existencia y al irrecusable acontecer del fin de la 
vida. A través de ilustraciones sobre el relato, podemos ver a la muerte, personificada 
en un esqueleto, invitando a nobles, clérigos y plebeyos a danzar alrededor de una se-
pultura. Mediante la sátira y la crítica social, el relato manifiesta el hecho de que tanto 
poderosos como humildes sucumbirán indistintamente frente a la muerte. 

	 A inicios de la Edad Moderna, se hizo conocida la obra Ars Moriendi (‘El arte 
de morir’) nombre dado a un conjunto de textos anónimos surgidos de un manuscrito 
alemán del siglo XIV, recopilado en latín y traducido a diversas lenguas en Europa. La 
obra tenía como objetivo enseñar a religiosos y laicos los protocolos cristianos que 
orientaban una buena muerte (Morel, 1990, p. 722). Durante esta época la aprensión 
hacia la muerte se traduce en un miedo a no haber llevado una buena vida y, por lo 
tanto, ser enjuiciado y condenado al infierno. En voz de Philippe Ariès, el juicio final 
acontece a los pies de la cama del moribundo y añade:

	 El cielo y el infierno han descendido a su habitación: por un lado, Cristo, la Virgen y 
todos los santos; por otro, los demonios, que sostienen a veces el libro de cuentas en 
que se están registradas las buenas y malas acciones (Ariès, 2000, p. 109).

Ante esta situación, surge la necesidad de tener un plan de salvación que vele por las 
almas aterrorizadas. Es así como vuelve a tomar importancia el testamento como un 
contrato suscrito entre el testador y la Iglesia. Según Ariès, “El objetivo del testamento 
era el de obligar al hombre a pensar en la muerte cuando aún estaba a tiempo de ha-
cerlo” (2000, p. 179). Mediante este documento se busca no solo asegurar el bienestar 
de los herederos, sino también la satisfacción del propio testador, quien, a través de la 
realización de obras pías y caritativas, asegura su plan de salvación. Donativos a iglesias 
y hospitales, junto con la ejecución de misas para el descanso del alma, son algunas 
de las formas en que el evergetismo del periodo se manifiesta. Un caso particular 
de este tipo de altruismo fue Gonzalo Ruiz de Toledo, noble español conocido por 
sus obras pías y donativos, acciones que le valieron el respeto y la fama de hombre 
piadoso. Su muerte fue representada por El Greco en su famosa pintura El entierro 



28

del señor de Orgaz (1586-1588). Este hecho, ocurrido dos siglos antes, fue actualizado 
por el artista, quien puso de manifiesto la solemnidad y el carácter clerical del ritual 
funerario en el Antiguo Régimen. En un primer plano, vemos a San Esteban y San 
Agustín de Hipona que toman el cuerpo de Ruiz de Toledo para darle digna sepultura. 
En un segundo plano observamos a religiosos y hombres nobles que forman parte de 
la fatídica escena. En la zona superior, el artista nos propone una imagen celestial en 
la que destacan la Virgen y Juan Bautista, quienes, junto a Cristo resucitado, acogen el 
alma en ascenso de este noble católico. La solemnidad clerical y el ascenso simbólico 
del alma dejan paso a la cruda realidad de un ritual colectivo, donde el cuerpo vuelve 
a la tierra como parte de un ciclo vital. 

	 A mediados del siglo XVIII, Francia decretó el traslado de los cementerios fuera 
de los núcleos urbanos, decisión que se fundamentó en los problemas sanitarios que 
enfrentaban los entierros en las iglesias. Ese fue el caso del pueblo de Ornans, región de 
Borgoña, que a mediados del siglo XIX asumió la disposición y reubicó su cementerio 
en las afueras del poblado. Las consecuencias de este hecho quedan magistralmente 
registradas por el pintor Gustave Courbet en su obra Entierro de Ornans (1849-1850). 
En ella observamos una inhumación que no acontece en los alrededores de una iglesia, 
sino en una explanada, en medio del paisaje. La escena muestra la cruda realidad de la 
muerte y la desolación que inunda los rostros de los dolientes. La fosa funeraria, situada 
en el centro del cuadro, asume un protagonismo que contrasta con la imagen del sepul-
turero arrodillado en espera del ataúd que portaban los cuatro hombres de la izquierda. 
El clero se hace presente, al igual que los deudos, humanizando la escena, la muerte se 
vive como un hecho cotidiano, donde el dolor se comparte en comunidad. 

	 A fines del siglo XIX y principios del XX, comienza a tomar importancia la 
fotografía de funerales, género que busca dejar registro del sepelio como aconteci-
miento final. A través de estas fotografías se muestra la llegada del féretro al cemen-
terio, el cortejo fúnebre y el entierro. Las imágenes eran presentadas en álbumes que 
permiten la comprensión de esta narración gráfica hecha para quienes se quedan: la 
descendencia y el propio entorno social del difunto (Salinero et al., 2024). El fotógrafo 
asume el papel de cronista de la muerte y registra de forma cronológica y subjetiva 
los hechos que acontecen frente a sus ojos. A partir de fotografías en blanco y negro, 
nos hace partícipes de una mirada que se construye desde la resignación frente a la 
pérdida. Son fotografías que perpetúan un hecho significativo, cuya dimensión simbó-
lica nos recuerda nuestra frágil y efímera existencia. 



29

	 Como parte de esta revisión, debemos mencionar la aparición del cine y 
cómo transformó la forma de percibir y vivenciar los rituales funerarios. A través del 
lenguaje cinematográfico, las imágenes fijas crean la sensación de movimiento, incor-
porando la dimensión temporal a la narración. Los primeros registros del cine silente 
captaron acontecimientos sociales e históricos, entre los cuales se encontraban los 
sepelios de personajes ilustres. Ese es el caso de los funerales del presidente Pedro 
Montt, hecho ocurrido en 1910 y filmado por Julio Cheveney. Este registro es una 
pieza clave del cine silente chileno y en ella se muestra la llegada de los restos del 
presidente al puerto de Valparaíso, procedentes de Alemania; el traslado del féretro 
en tren a Santiago; el cortejo fúnebre en carruaje por las calles de la capital hacia la 
Catedral y, posteriormente, al Cementerio General. 

	 Finalmente, el registro silente pasó de la gran pantalla a la televisión a me-
diados del siglo XX, llevando a los hogares el acontecimiento de la muerte. Ese fue 
el caso de los multitudinarios sepelios de Eva Perón (1952), del Papa Pío XII (1958) 
y de John F. Kennedy (1963). Estos magnos eventos fúnebres vuelven a cargar de so-
lemnidad y monumentalidad el deceso. A través de estas secuencias de imágenes en 
movimiento, nos enfrentamos al ritual funerario desde el dolor colectivo y su difusión 
a través de los medios de comunicación de masas.

REFERENCIAS 

Abascal, J. (1991). La muerte en Roma: fuentes, legislación y evidencia arqueológica. 
En D. Vaquerizo (Coord.), Arqueología de la muerte: metodología y perspectivas 
actuales (pp. 205-245). Diputación de Córdoba, Área de Cultura. https://www.
cervantesvir tual.com/obra/la-muerte-en-roma-fuentes-legislacin-y-eviden-
cia-arqueolgica-0/

Agustín de Hipona. (1958). Obras de San Agustín. Editorial Católica. (Obra original 
publicada en 426 d.C.).

Andrés, M. (2003). El concepto de la muerte y el ritual funerario en la Prehistoria. 
Cuadernos de Arqueología de la Universidad De Navarra, (11), 13-36. https://doi.
org/10.15581/012.11.27764

Ariès, P. (2000). Historia de la muerte en accidente. Desde la Edad Media hasta nuestros 
días. Acantilado.



30

Bolaños, A. (2014). Un carmen epigraphicumen la exposición permanente del Museu 
Nacional d’Art de Catalunya. En N. Olaya (Edit.), II Jornadas Predoctorales en Es-
tudios de la Antigüedad y de la Edad Media (pp.181-187). Universitát Autònoma 
de Barcelona. https://core.ac.uk/reader/51405706

Labajo, E., Perea, B., Dorado, E., Sánchez, J. y Santiago, A. (2014). El rito de la «Aper-
tura de la Boca» en el Antiguo Egipto: estudio bucodental de una cabeza egip-
cia momificada. Revista Española de Medicina Legal, 40(3), 116-119. https://doi.
org/10.1016/j.reml.2013.10.004

Llorens, M. (2006). Las sepulturas y el ritual funerario en la prehistoria reciente del su-
deste español (métodos para su clasificación, estudio y proyección). Arqueología 
y Territorio, (3), 17-38.  https://doi.org/10.5281/zenodo.3765264

Morales, A. (2002). El ritual funerario en Reino Antiguo: los oficiantes. Aula Orientalis. 
Revista de estudios del Próximo Oriente Antiguo, 20(1-2), 123-146. https://www.
ub.edu/ipoa/wp-content/uploads/2021/09/2002AuOrMorales.pdf

Morel, A. (1990). Tratados de preparación a la muerte: aproximación metodológica. 
En M. García (Coord.), Estado actual de los estudios sobre el Siglo de Oro: Ac-
tas del II Congreso Internacional de Hispanistas del Siglo de Oro, Vol 2, (pp. 719-
734). Universidad de Salamanca. https://cvc.cervantes.es/literatura/aiso/pdf/02/
aiso_2_2_025.pdf

Moulian, R. (2002). Magia, retórica y cognición: un estudio de casos de textos mágicos y 
comunicación ritual. LOM.

Salinero, M., Ostornol, C., Novoa, J. (2024). Álbum funeral: narración gráfica del rito 
mortuorio en Chile. Fundación Muerte. https://www.fundacionmuerte.cl/post/
álbum-de-funeral-narración-gráfica-del-rito-mortuorio-en-chile

Thomas, L. (2024). Antropología de la muerte. Fondo de Cultura Económica.
Van Gennep, A. (2008). Los ritos de paso. Alianza Editorial. 
Vaquerizo, D. (2008). Funus florentinorum. Muerte y ritos funerarios en la “Ilibe-

rri romana”. En M. Orfila (ed.), Granada en época romana. Florentia Iliberritana, 
(pp.129-142). Junta de Andalucía, Consejería de Cultura. 



31



32



33

Así pues, la muerte no es real ni para los vivos 
ni para los muertos, ya que está lejos de los primeros y,

cuando se acerca a los segundos, estos han desaparecido ya. 
(Epicuro, siglo IV a.C./2012, pp. 59-60)

	 Pulvis et umbra sumus, ‘polvo y sombra somos’, es un reencuentro desde el arte 
contemporáneo con el tópico del vanitas vanitatis, cuyo recorrido artístico ha sido una 
de las reflexiones y uno de los imaginarios más constantes y presentes en la historia de 
la cultura occidental: la finitud de la vida. La puesta en escena de la fotografía funeraria 
que el artista Rodrigo Bruna proyectó sobre la fachada del Cementerio General de 
Santiago1 contó con la performance2 de más de quince personas, las que cargaron un 
dispositivo sonoro con distintas pistas de audio en loop con el sampleo de secuencias 
de sonidos grabados preexistentes, tales como campanas, voces y coros. Todo ello 
creó una experiencia auditiva musical en tránsito, por más de quince minutos, entre la 
fachada y el monumento a las víctimas de la Iglesia la Compañía, la que finalizó con la 
entrada de los y las performers al interior del cementerio.

1	 Hasta las primeras dos décadas del 1800, quienes profesaban la religión católica eran enterrados en 
los templos –en el mejor de los casos– o, simplemente, en sepulturas clandestinas frecuentemente 
asoladas por perros y roedores, cuando la condición social del difunto era muy modesta. Uno de 
dichos camposantos espontáneos se ubicaba en la calle Santa Rosa, llamada entonces Calle de Las 
Matadas. Otro se encontraba junto al convento de San Francisco en la Alameda y, un tercero, cono-
cido como La Caridad, a la entrada de 21 de Mayo, donde se enterraba a los ahorcados de la Plaza 
de Armas. Un aciago destino aguardaba también a aquellos que no adscribían a la religión católica, 
quienes eran arrojados a las rocas de la ladera oriente del cerro Santa Lucía (Waissbluth, 2014, p. 22).

2	 “El concepto de performance acá utilizado se define como una práctica y una epistemología, una 
forma de comprender el mundo y un lente metodológico” (Taylor, 2012, pág. 31), en el cual el artista 
ha unido el concepto instalativo. Ver obra Pulvis et Umbra: Sepelio (2023).

POLVO Y SOMBRA: 
LA ALEGORÍA DE LA MUERTE

CARLA MIRANDA VASCONCELLO



34

	 Esta puesta en escena, presentada en el frontis del Cementerio General el 
13 octubre de 2023, reunió tanto a espectadores especializados como a curiosos que, 
al detenerse, participaron en el acto público del rito del sepelio. Inquietos y expec-
tantes, los asistentes se vieron inmersos en una manifestación visual y sonora que, a 
través de la fotografía funeraria del álbum privado del artista, revivió el recuerdo de 
pasadas muertes. En este sentido, el álbum privado de Bruna activa en los espectado-
res “la memoria involuntaria (que surge de manera azarosa a partir de las emociones y 
sensaciones que desprenden determinados estímulos y que van más allá del intelecto 
y la razón)” (Arrebola-Parra, 2020, p. 17).

	 Involucrarse con la propuesta del artista Rodrigo Bruna implica tener como 
ejes de referencia la literatura y la historia del arte occidental, y conocer los tópi-
cos que han motivado las reflexiones existenciales del ser humano. Desde el arte 
contemporáneo, esta problemática ha sido tratada por Bill Viola, quien, a través del 
video arte, ha trasladado la videoinstalación al interior de espacios arquitectónicos, 
resignificando temas de origen religioso, y con ello ha generado un cruce entre lo ba-
rroco y lo contemporáneo. En su obra Mary, realizada para la Catedral de San Pablo 
en Londres en 2016, el artista desplaza la escultura y la pintura religiosa, a través de 
un video ralentizado de la cita de la Mater Dolorosa, quien sostiene en sus brazos el 
cuerpo muerto de su hijo. 

	 En Pulvis et Umbra: Sepelio, la cualidad del video proyectado se transfiere 
desde la fotografía del funeral de Albino Bruna, ocurrido en el mismo cementerio 
en diciembre de 1958. La imagen transita desde el álbum y cambia de escala para 
convertirse en el telón de fondo que irrumpió la fachada del Cementerio General. 
Este símbolo gráfico trajo la muerte y sus muertos al espacio público: memento mori. 
La misma imagen salió de la necrópolis acompañada de voces y campanas para recor-
darnos que la existencia, en un parpadeo, termina ingresando a la muerte, del mismo 
modo que los muertos entran a su morada final.

	 Pulvis et Umbra es una cita textual que realiza Bruna de un verso de la Oda VII, 
Libro IV, conocida también como Diffugere nives, ‘huyeron las nieves’, escrita en lengua 
latina por el poeta Horacio (13 a.C./2007)3. En este poema aparece por primera vez 

3	 Quinto Horacio Flaco (65 a.C - 8 a.C), conocido como Horacio, fue portavoz de Octavio, el primer 
emperador de Roma, quien vivió en carne propia el surgimiento del Imperio Romano y, con él, la 
fundación del paradigma de Occidente. Este es un dato biográfico relevante, ya que en sus diversos 
escritos planteó tópicos que hasta hoy siguen vigentes.



35

en la cultura occidental el tópico literario pulvis et umbra sumus: “Pero rápido reparan 
las lunas sus mermas en el cielo; nosotros, en cambio, una vez que hemos caído don-
de el padre Eneas, donde el rico Tulo y Anco, polvo y sombra somos” (Horacio, 13 
a.C./2007, p. 197). Mediante expresión e imagen, nos interpela sobre cómo la circulari-
dad y la continuidad de los ciclos naturales de las estaciones se oponen a la linealidad de 
la vida humana (presente), demarcada inexorablemente por la muerte (Laguna, 2000).

	 El trabajo que inicia este cuerpo de obras, denominado Pulvis et Umbra, pre-
sentado en la Sala Puntángeles, en Valparaíso, el año 2013, consistió en una instalación 
que ocupó dos vanos encontrados, los que fueron previamente pintados de negro. 
Sobre el suelo se ubicó una imagen en alto contraste del terremoto de Valparaíso 
(1906)4, realizada mediante un esténcil y tierra de color negro. La pieza formó un paño 
negro que iba del muro al suelo, cruzando la sala, como una sombra que limitaba el 
espacio y el tiempo, un negativo fotográfico momentáneo, cuya imagen enunció la 
catástrofe mortal, detrás de las ruinas. 

	 Pulvis et Umbra se constituye de imágenes de paisajes siniestrados y del álbum 
funerario de Albino Bruna, fotografías análogas del siglo XX que traen al presente 
como un espectro que manipula, experimenta y mira desde el archivo, con el fin de 
reconstituirlo y resignificarlo como documento de muerte. En este sentido, la fotogra-
fía es el tema y el soporte que es reproducido en distintas escalas con la técnica del 
esténcil y el polvo como recurso. El rito de documentar la muerte paradójicamente 
se transforma para grabar las imágenes, las que son ejecutadas in situ en los espacios 
de exhibición y tras su finalización son, en palabras de Bruna, barridas, borradas del 
espacio que las acogió. La efímera  reproducción de la imagen fotográfica reafirma 
el signo lingüístico que la constituye: polvo/pulvis. De ese modo, se relaciona la epis-
temología occidental con la religión católica post concilio de Trento, cuyo imaginario 
vuelve a tener mayor injerencia y encarna la sentencia del Génesis: “al polvo volverás”, 
en donde Dios declara la muerte a todos los hijos de Adán.

	 En Pulvis et Umbra III (2015), expuesta en la galería UCT (Universidad Católica 
de Temuco), el artista se apropia y manipula la pieza documental hecha en torno al 

4	 El terremoto de Valparaíso del 16 de agosto de 1906 fue el primer gran desastre que contó con do-
cumentos diversos como artículos de prensa, revistas, libros, fotografías, álbumes y tarjetas postales, 
que miraban, contaban y mostraban historias, percepciones, relatos y emociones sobre el terremoto, 
los incendios que le siguieron, la ciudad y los edificios en ruinas, la gestión del desastre, los heridos, 
damnificados y muertos (Cifuentes, Arango y Superby, 2023).



36

funeral del Papa Pío XII, ocurrida el 9 de octubre de 1958, un sepelio que desplegó 
toda la pompa y el lujo de la iglesia. Por otro lado, Bruna entrará en diálogo también 
con el álbum funerario de su abuelo, Albino Bruna, quien fallece el mismo año que 
Pío XII. A partir de tierra de color negro y esténciles, el artista reconstruye una de 
las fotografías del álbum y la despliega como una gran alfombra en el suelo. En la sala, 
la acompañan un conjunto de diarios apilados con los obituarios locales de la ciudad, 
un par de zapatos viejos y un texto realizado con igual técnica, instalado en el suelo 
y donde se lee: “Crying, Waiting, Hoping”. Este estribillo da título a una canción de 
Buddy Holly, que fue grabada por primera vez el 14 de diciembre de 1958, año en que 
fallecen Albino Bruna y el Papa Pío XII.

	 “Llora, espera, esperando” es el estribillo de Holly que acompaña a la obra, 
cuyo juego de palabras representa y señala la ausencia, “lo que supone una neta dis-
tinción entre lo que representa y es representado; por el otro lado, la representación 
es la exhibición de una presencia, la presentación pública de una cosa o una persona” 
(Chartier, 2005, p. 57). Se reafirma de este modo el discurso de la imagen y se con-
voca una lectura donde cada uno de los elementos que componen la obra, a modo 
de vanitas moderno, nos recuerda la muerte (memento mori) y, con ello, la fugacidad 
de la vida, que queda plasmada, tal bodegón, en los zapatos usados sobre la ruma de 
periódicos, en cuyas páginas se publicó el obituario, que repite a diario, como un reloj 
de arena, las fechas de fallecimiento de los difuntos y los horarios de sepelio. 

	 En este punto es interesante mencionar la obra In Ictu Oculi (1672) del pintor 
español Juan de Valdés Leal. En su obra, la muerte, soberana del mundo, se alza triun-
fante sobre la vida material, representada por un ataúd vacío, el sudario y la guadaña. 
Su mirada fija y el texto superior, “In Ictu Oculi”, subrayan la fugacidad e imprevisibili-
dad de la muerte, que en un instante —en un abrir y cerrar de ojos— acaba con las 
vanidades terrenales. Estos objetos, como la tiara papal y la corona real, simbolizan la 
transitoriedad del poder y la riqueza humanas. 

	 Para los jesuitas y sus seguidores, la imagen de la muerte funcionó como el más 
eficaz antídoto contra la vanidad del mundo: un recordatorio constante de la fugacidad 
de lo terrenal y la necesidad de cultivar la vida espiritual. En contraste, para Bruna, la 
vanitas se resignifica en clave contemporánea como una crítica a la superficialidad de 
la sociedad moderna. Esta transformación encuentra resonancia en las reflexiones de 
Byung-Chul Han, quien advierte que la hiperactividad profana y la autoexplotación han 
provocado la desaparición de los rituales. En atención a la era digital, señala, “elimi-
na también los cuerpos que se nos contraponen, privando a las cosas de su pesadez 



37

material, su masa, su peso específico, su vida propia y su tiempo propio, y dejándolas 
disponibles en todo momento” (Han, 2018, p. 78). Así, la noción de vanitas adquiere 
nuevas dimensiones críticas frente a un presente marcado por la disolución de los límites 
corporales y simbólicos.

	 En ausencia total del cuerpo y su concepción de finitud, Pulvis et Umbra nos 
trae de vuelta la alegoría de la muerte, a través de una relectura del método ópti-
co-intuitivo fundado por San Ignacio de Loyola (1491-1556), quien recomendaba a los 
sacerdotes promover el apoyo gráfico para la oración personal estipulada en los Ejer-
cicios Espirituales. Esta sugerencia se fundamentaba en que la imagen, fuera estampa 
o pintura, permitía sensibilizar eficazmente a los fieles en torno a la vida y la muerte 
de Jesucristo. En otro contexto, el artista visual Rodrigo Bruna reafirma y consolida 
este método a través del ejercicio visual-retórico-performativo, en el que la fotografía, 
el video y la imagen proyectada son un símil de la estampa, cuya visualidad sirve de 
andamiaje pedagógico del concepto pulvis et umbra. La obra instalativa se ha presen-
tado con distintas variantes, las que conforman una oración; es decir, una unidad de 
sentido cuya acción performativa, indistintamente, se convierte, junto con los demás 
elementos que la componen, en un rito laico sobre la muerte.

	 En 1563, el Concilio de Trento decretó el uso de las imágenes como instru-
mento de adoctrinamiento, cuyo programa iconográfico prestigiaba dogmas religiosos, 
sistemas políticos, instituciones sociales e incluso planteamientos científicos y filosóficos 
(Sebastián, 1989). Es así como el paradigma mimético Ut pictura poesis del arte clásico 
renacentista se transformó en el arte de persuadir con la razón y la emoción: Ut retho-
rica pictura, con el cual la Iglesia Católica actuó ante la Reforma protestante: 

	 Enseñen diligentemente los obispos que por medio de las historias de los misterios 
de nuestra redención, expresadas en pinturas y en otras imágenes se instruye y con-
firma al pueblo en los artículos de fe, que deben ser recordados y meditados conti-
nuamente y que de todas las imágenes sagradas se saca gran fruto, no solo porque 
recuerdan a los fieles los beneficios y los dones que Jesucristo les ha concedido, sino 
porque se ponen a la vista del pueblo los milagros que Dios ha obrado por medio de 
los santos y los ejemplos de sus vidas saludables, a fin de que den gracias por ellos, 
conformen su vida y sus costumbres a imitación de los santos, y se muevan a amar a 
Dios y a practicar la piedad (Sebastián, 1989, p. 63).

En la historia del arte, la preocupación de los artistas por la finitud de la vida comenzó 
a desafiar los principios del arte clásico renacentista y sirvió como preludio al Barroco. 



38

Este cambio se manifestó en el Manierismo, un estilo que Arnold Hauser (1998) de-
nomina “privado”, el cual rompió con la armonía intelectual del canon mediante un 
enfoque más subjetivo; en este estilo, la introspección y la exploración de lo espiritual 
y lo religioso se convirtieron en reflejos característicos de su época.

	 El período Barroco, que abarcó desde el siglo XVII hasta parte del XVIII en 
Europa occidental, se manifestó con enfoques diversos dependiendo de la región. En 
Italia, España y Francia predominaban los temas religiosos, que ilustraban aspectos 
terrenales de la vida de Jesús, los Santos y la Virgen. Un ejemplo destacado es la obra 
La incredulidad de Tomás (1601) de Caravaggio, donde el realismo intenso de los per-
sonajes refleja la mortalidad humana.

	 Por otro lado, en los países protestantes, especialmente en Holanda, el con-
cepto de la fragilidad humana se transmitía a través de la representación de la natu-
raleza y de los objetos cotidianos. Estos elementos, que componían la vanitas, se cla-
sificaban en dos categorías: los objetos de la vida práctica y los de la vida voluptuosa. 
Según Sebastián (1989, p. 95), “La vita práctica incluye joyas e insignias de poder, sím-
bolos del dominio y la riqueza humana, mientras que la vita voluptuaria abarca objetos 
asociados con el placer humano, como copas, instrumentos musicales y cartas”. 

	 Por esta vía, los objetos adquieren la cualidad de la insignificancia, lo pasajero 
y lo terrenal; para representar aquello se disponían cráneos, velas apagándose, pompas 
de jabón, relojes, frutas pudriéndose, flores marchitándose, bebida, instrumentos mu-
sicales, libros, armas y joyas. Desde el ámbito pictórico, la luz, la penumbra y la sombra 
(claro-oscuro) aparecen invadiendo la escena, como un telón de fondo que cae y con 
él, la vida. La vanitas se convierte, de este modo, en una propuesta moral que circula 
también en la literatura junto a ilustraciones grabadas, que permiten fijar la imagen y, 
con ello, el significado de la vanitas como una advertencia ante la vida profana:

	 Vanidad es desear larga vida, y no curar que sea buena. Vanidad es pensar solamente 
en esta presente vida, y no proveer a lo venidero. Vanidad es amar lo que tan presto 
pasa, y no apresurarse donde está el gozo perdurable. Acuérdate continuamente de la 
escritura que dice: no se harta el ojo de ver, ni la oreja de oír. Pues así es, estudia desviar 
tu corazón de lo visible, y traspásalo a lo invisible; porque lo que siguen su sensualidad, 
ensucian su conciencia, y pierden la gracia de Dios (Kempis, 1473/2017, p. 9).

Dicho programa iconográfico no hubiera sido posible sin la imprenta y su capacidad 
ilimitada de reproducción mecánica, en donde el libro ilustrado, con la estampa grabada 



39

y el texto escrito, masificó los conceptos teológicos de la Iglesia católica. Con ello, 
reforzó la iconografía de la vida de Jesús, los apóstoles, la Virgen, las órdenes religiosas 
y sus santos, de modo que se convirtió en una fuente visual que emigra del libro al 
lienzo, con características propias.

	 Hay, en esta transferencia del grabado del libro al lienzo, el mismo recorrido 
que se traslapa en las distintas obras que conforman Pulvis et Umbra: la fotografía sale 
del soporte del papel para ser grabada por medio del polvo o para ser proyectada 
y ser superpuesta sobre la arquitectura. En cualquiera de sus soportes, la imagen es 
efímera, lo que refuerza la operación visual de un vanitas moderno del que queda 
solamente la huella del registro digital. 

REFERENCIAS 

Arrebola-Parras, S. (2020). Género y memoria: El álbum familiar como huella auto-
biográfica. Arte y Políticas de Identidad, 23(23), 12–35. https://doi.org/10.6018/
reapi.460951

Chartier, R. (2005). El mundo como representación, estudios sobre la historia cultural. 
Gedisa.

Cifuentes, M., Arango, D. y Superby, N. (2023). Visualizar la catástrofe. Fotografías y 
objetos visuales sobre el terremoto de 1906 en Valparaíso. Historia Regional, 
50, 1-26.

Epicuro (2012). Obras Completas. Madrid: Cátedra. (Obra original siglo IV a.C.).
Han, B. (2018). La expulsión de lo distinto, percepción y comunicación en la sociedad 

actual. Herder.
Hauser, A. (1998). Historia social de la literatura y el arte. Debate.
Horacio. (2007). Epodos, Odas y Carmen Secular. Universidad Nacional Autónoma de 

México. (Obra original 13 a.C.).
Kempis, T. (2017). De la imitación de Cristo (y menosprecio del mundo). Cuadernos del 

Laberinto. (Obra original publicada en 1473). 
Laguna, G. (2000). “En tierra, en humo, en polvo, en sombra, en nada”: historia de un 

tópico literario(1). Anuario de Estudios Filológicos, 23, 243-254.  
Sebastián, S. (1989). Contrarreforma y Barroco, lecturas iconográficas e iconológicas. 

Alianza.
Taylor, D. (2012). Performance. Asunto Impreso.
Waissbluth, V. (2014). La ciudad de los muertos. Revista PAT, 58, 20-29.



40



41



42



43

PULVIS ET UMBRA: SEPELIO



44



45

Pulvis et Umbra: Sepelio, 2023. 

Intervención site specific, video mapping, 
pieza sonora y performers; 
Fachada Cementerio General, Santiago, Chile.

Pulvis et Umbra: Sepelio es una intervención site 
specific que buscó activar la fachada principal 
del Cementerio General mediante un mapping 
sonoro. La pieza contempló la proyección de 
un conjunto de fotografías familiares en torno a 
este rito fúnebre, las cuales dialogaron con la 
arquitectura del edificio. 

De forma paralela, quince performers se 
transformaron en los emisores de una pieza 
sonora disruptiva que se concibió para el espacio, 
bajo las lógicas de un réquiem en formato random. 

La intervención realizada entró en diálogo con el 
espacio y el público asistente, mediante el transitar 
de fragmentos visuales y sonoros que invitaban 
a reflexionar sobre nuestra fragilidad y finita 
existencia. Del mismo modo, la obra restituyó un 
ritual bajo las lógicas de un presente contradictorio, 
que invisibiliza la muerte y sus espacios. 



46



47



48



49



50



51



52



53



54



55



56



57

Pulvis et Umbra: Sepelio, 2025. 

Instalación site specific, tierra de hoja, 
placas de acrílico negro, 
ambientación sonora y video mapping, 
dimensiones variables;
Hall Cementerio General, Santiago, Chile.

La segunda parte de este proyecto buscó activar, 
mediante una instalación site specific, el hall de 
ingreso del Cementerio General. La primera parte 
del trabajo consistió en una pieza sonora producida 
a partir de las entrevistas realizadas a cuatro 
sepultureros del cementerio. La obra se emplazó 
en la rotonda del vestíbulo, con el objetivo de crear 
una ambientación cuadrafónica inmersiva.  

Paralelamente, se exhibió una pieza en el piso 
del hall, realizada a partir de cuatro fotografías 
del álbum funerario de Albino Bruna. Las 
imágenes asumieron un formato circular y fueron 
ejecutadas mediante esténciles de madera y 
tierra de hoja.  

Asimismo, se instalaron tres textos ploteados 
sobre placas de acrílico negro que fueron 
dispuestos sobre tres nichos existentes en los 
muros del vestíbulo. Sobre estas piezas se leían 
las citas de Epicuro, Agustín de Hipona y Louis-
Vincent Thomas. 

Finalmente, se presentó un video mapping 
diseñado para la cúpula del vestíbulo y organizado 
sobre la base de las fotografías presentes en el 
álbum y los textos ya mencionados. La pieza 
se entiende como un epitafio visual que honra 
la memoria de los miles de cuerpos que han 
cruzado el umbral de este espacio en búsqueda 
del descanso eterno. 



58



59



60



61



62



63



64



65



66



67



68



69

Pulvis et Umbra: Sepelio, 2024 - 2025.
Entrevistas, video color y sonido.
Cementerio General, Santiago, Chile.

Como parte del proyecto, se realizaron 
ocho entrevistas que buscaron conocer en 
profundidad las labores realizadas por el personal 
de sepultación y de archivo del Cementerio 
General. Mediante las entrevistas se logró 
conocer sus historias de vida y cómo estás se 
cruzan con los relatos que este espacio alberga. 

Comprender los protocolos del sepelio, los procesos 
de exhumación, reducción y resaca, los trámites de 
sepultación y el trabajo de archivo, permitió recoger 
una visión amplia y humana de este espacio. 

Las entrevistas fueron realizadas a: Elías Valdés 
Avendaño, Jesús Morales Castro, Víctor Fuentes 
Salinas, Luis García Cáceres, Leonardo Cornejo 
Reyes, Maritza Vergara Ríos, Hilda Muñoz 
Henríquez y Victoria Córdova Sepúlveda.

Finalmente, estos registros audiovisuales se 
transformaron en una herramienta esencial que 
aportó valor tanto al proceso de investigación 
como al desarrollo creativo de este proyecto.



70



71



72



73



74



75

Fotografiar es apropiarse de la cosa fotografiada.
(Susan Sontag, 1980, p. 4)

	

	 Los primeros álbumes fotográficos surgieron en París en 1858, lo que marcó 
un hito en la preservación de recuerdos. A pesar de la era digital, las fotografías siguen 
archivándose en carpetas y conservan el sentido de lectura de derecha a izquierda en 
los visores de las pantallas. Estos primeros álbumes estaban compuestos por páginas 
de cartón con ventanillas caladas para insertar fotografías, unidas mediante bisagras de 
papel, tela o cuero. Su diseño permitía albergar imágenes en formato Carte de Visite, 
el cual redujo significativamente los costos de producción y democratizó el acceso al 
retrato, reservado exclusivamente para la aristocracia francesa hasta el siglo XIX.

	 Dos inventos fueron clave en esta revolución de la imagen. Primero, la téc-
nica de fijación de imágenes mediante albúmina y sal, creada por Louis Désiré Blan-
quart-Évrard en 1848, que transformó la impresión fotográfica hasta 1890. Segundo, 
el formato pequeño llamado Carte de Visite, patentado por André Adolphe Disdéri, 
quien retrató a Napoleón III en dicho formato, con lo cual impulsó la popularidad del 
uso público de la imagen en Europa (Csillag, 2000).

	 Entre 1840 y 1860 la fotografía se estableció en Estados Unidos a través del da-
guerrotipo, que fue promocionado por la firma Alphonse Giroux y Cía. de París, dirigida 
por Daguerre. El fenómeno de la fotografía floreció de tal manera en Estados Unidos 
que durante este periodo se realizaron más de treinta millones de fotos (Freund, 1993). 

DEL DAGUERROTIPO AL
ÁLBUM FUNERARIO

CARLA MIRANDA VASCONCELLO



76

	 En Chile, las primeras capturas daguerrotípicas se realizaron en 1843, cuan-
do el fotógrafo francés Philogone Daviette trajo de Europa los primeros equipos de 
daguerrotipo al país. Al igual que en París, el formato que popularizó la fotografía fue 
la Carte de Visite, que permitió la instalación en Valparaíso, Santiago y Concepción 
de diversas casas fotográficas, entre las cuales destacaron: Helsby, fundada por Wi-
lliam Helsby en Valparaíso, que fue una de las primeras casas fotográficas en ofrecer 
retratos y paisajes en daguerrotipo; Casa Garreaud, propiedad de Pedro Emilio Ga-
rreaud, donde trabajaron fotógrafos como Félix Leblanc y Jorge Valck Wiegand; Díaz 
y Spencer, estudio fotográfico que ganó notoriedad en la segunda mitad del siglo XIX 
(Rodríguez, 2001).

	 Los álbumes fotográficos en Chile mostraban los intereses y valores de la 
sociedad que se desarrollaba tras la era colonial. El avance hacia la modernidad fue 
documentado por la fotografía en contextos privados mediante el álbum familiar, don-
de se registraban la moda europea y los eventos religiosos católicos. Estos álbumes 
se convirtieron en símbolos del estatus social, reflejando la prosperidad del hogar y la 
importancia de la familia. 

	 En el siglo XX, la fotografía se convirtió en un fenómeno social influenciado 
por la estructura de clases y los hábitos culturales. Bourdieu (2003) señala que la 
fotografía cumple funciones sociales, como preservar recuerdos, expresar identidad 
y demostrar prestigio social; su uso está condicionado por factores económicos y 
normas sociales. 

	 En Chile, Kodak impulsó el acceso y la democratización de la fotografía en 
1927, y permitió a la clase media acceder a tecnologías antes exclusivas. Las familias 
comenzaron a documentar sus vidas y eventos con cámaras accesibles, rollos trans-
parentes y revelado a color. De ese modo, crearon álbumes familiares que hoy son 
valiosas fuentes de memoria histórica y artística.

	 En este contexto, el álbum funerario de Albino Bruna se convierte en un 
reflejo emblemático de una práctica cultural que trascendía lo doméstico para aden-
trarse en los rituales de despedida. Este registro, perteneciente a una familia de clase 
trabajadora, sugiere una integración del servicio fotográfico funerario en los paquetes 
ofrecidos por funerarias de la época. Las fotografías de este álbum fueron realizadas 
por la Casa Fotográfica Teófilo Lorca, ubicada en el Taller Portales de la calle C. Ge-
neral N° 82, Avenida México 391, dirección que es posible constatar al interior del 
mismo cementerio. Este dato no solo refuerza la centralidad de la fotografía en los 



77

rituales funerarios, sino que también pone de manifiesto el simbolismo del espacio 
como un lugar donde el pasado y la memoria se entrelazan, consolidando vínculos 
entre lo efímero de la despedida y lo permanente del recuerdo visual.

	 Según Salinero et al. (2024), el período de apogeo en Chile del álbum fune-
rario fue entre 1890 y 1960, y se trató de un fenómeno común para aquellas familias 
de creencia católica-cristiana, cuyo registro se enfocó casi exclusivamente en los hom-
bres de la familia, quienes eran retratados durante todo el rito funerario, velatorio, 
misa de difuntos, llegada al cementerio y entierro. Por lo general, el álbum comenzaba 
con el recorte del obituario publicado en la prensa, que servía como narrativa intro-
ductoria para las fotografías y destacaba la relevancia social y económica del fallecido 
(Salinero et al., 2024).

	 El álbum funerario de Albino Bruna, que pertenece al artista visual Rodrigo 
Bruna, no solo refleja la memoria familiar, sino que también se presenta como un ob-
jeto cargado de simbolismo. Las imágenes que lo componen trascienden su función 
documental y se convierten en un lenguaje visual que comunica la profundidad de las 
emociones y la conexión con el pasado. En palabras del artista: 

	 El álbum funerario de Albino Bruna es un objeto que me transporta a mi niñez y al 
interés que en mí despertaron los rituales fúnebres y los espacios que los acogían. 
Revisar estas imágenes se convirtió, con el tiempo, en un ejercicio de reconocimiento 
de los vínculos familiares que dichos registros evidencian. Albino Bruna fue mi abuelo, 
un hombre serio y de pocas palabras, que contrajo matrimonio con Ana Rosa Ore-
llana, una dedicada mujer de hogar, con quien tuvo tres hijas. Mi abuelo trabajó como 
talabartero en la Escuela de Carabineros hasta su fallecimiento, el 6 de diciembre de 
1958. A través de este álbum funerario, he podido reconstruir la imagen de aquel 
hombre silencioso al que nunca llegué a conocer.

Este álbum representa un tiempo y un espacio específicos, y actúa como un vínculo 
tangible con una época en la que los rituales de despedida y los registros fotográficos 
se entrelazaban, preservando la identidad y los afectos de una familia.



78

REFERENCIAS 

Bourdieu, P. (2003). Un arte medio: ensayo sobre los usos sociales de la fotografía (T. 
Mercado, Trad.). Gustavo Gili. 

Csillag, I. (2000). Fotografía patrimonial: estudio y conservación. Centro Nacional de 
Conservación y Restauración. https://www.cncr.gob.cl/sites/www.cncr.gob.cl/
files/2021-09/conservacion_fotografia_patrimonial.pdf.

Freund, G. (1993). La fotografía como documento social. Gustavo Gili.
Rodríguez, H. (2001). Historia de la fotografía en Chile durante el siglo XIX. Centro 

Nacional de Patrimonio Fotográfico. https://www.bibliotecanacionaldigital.gob.
cl/visor/BND:8644

Salinero, M., Ostornol, C. y Novoa, J. (2024). Álbum funeral: narración gráfica del rito 
mortuorio en Chile. Fundación Muerte. https://www.fundacionmuerte.cl/post/ál-
bum-de-funeral-narración-gráfica-del-rito-mortuorio-en-chile

Sontag, S. (1980). Sobre la fotografía. (C. Gardini, Trad.). Editorial Sudamericana. 



79



80



81

	 El álbum fue realizado con motivo del funeral de Albino Bruna, ocurrido el 6 
de diciembre de 1958. La pieza presenta una encuadernación de tapa rígida y lomo, 
cuyas medidas son 20 x 14,3 x 1 cm. Las tapas están forradas con cuero sintético 
granulado de color verde. En su interior contiene hojas de color blanco marfil, las 
cuales están cosidas con hilo a la estructura del álbum. Estas presentan un corte di-
mensionado de tipo conmemorativo/funerario, cuyas medidas son 19,5 x 14 cm. En 
la primera hoja del álbum, en la esquina superior derecha, se observa una inscripción 
realizada mediante un timbre. En ella se lee: “F’oto Teofilo Lorca H.Taller Portales de 
C. General N.o (32) Av. México 391 Santiago”. En la tercera hoja aparece la primera 
fotografía de una serie de diecisiete imágenes que se conservan del álbum. La serie fue 
realizada en blanco y negro mediante gelatina de plata e impresa en papel brillante; las 
medidas de las fotografías son de 15,6 x 9,5 cm. Sobre esta primera imagen se obser-
va una inscripción hecha manualmente mediante un bolígrafo azul y en la que se lee 
“6 de diciembre 1958”. A continuación se suceden las restantes imágenes de iguales 
características y que fueron fijadas con pegamento adhesivo a las páginas del álbum. 
Finalmente, el álbum presenta ocho páginas cortadas y sus fotografías desaparecidas; 
tres hojas vacías ubicadas al final cierran el álbum. El álbum perteneció a Margarita 
Bruna y fue heredado a Rodrigo Bruna.

ÁLBUM FUNERARIO
DE ALBINO BRUNA



82

Álbum Funerario de Albino Bruna, 1958. 
Tapa y hojas interiores con fotografía en blanco y negro e inscripciones. 
Archivo personal Rodrigo Bruna 



83

I/XVII
Se observa la carroza fúnebre que lleva los restos mortales de Albino Bruna por avenida La 
Paz. Es tirada por cuatro caballos guiados por un carrocero que viste de chaqué, camisa, humita 
y sombrero de copa, al igual que su acompañante. En la parte posterior de la carroza se logra 
ver a un niño con gorra. La carroza tiene vistas laterales sin cristal, cruz superior y pescante 
alto para el chofer. Se encuentra decorada con coronas y guirnalda de flores; atrás le sigue en 
caravana un auto Chevrolet.



84

II/XVII
Llegada de la carroza fúnebre al Cementerio General. Bajada del féretro por cinco hombres 
vestidos de terno oscuro y camisa blanca. Al costado, varias filas de hombres abren paso al 
féretro. Resalta de la fila principal una mujer vestida de color claro. En el último plano, dos 
hombres estiran un estandarte de tela.



85

III/XVII
Recepción del féretro por la familia y amigos en la entrada del Cementerio General. En el 
primer plano, y en forma diagonal, se observa el féretro sobre el carro mortuorio. En segundo 
plano, dos grupos. A la derecha se disponen mujeres, niñas y niños. Al costado izquierdo se 
colocan principalmente hombres, quienes miran, de manera seria y contenida, hacia el lente 
de la cámara.



86

IV/XVII
Vista frontal de la recepción del féretro por la familia y amigos en la entrada al Cementerio Gene-
ral. En el primer plano, el féretro sobre el carro fúnebre con flores. En segundo plano se observa 
un portaestandarte que divide a los presentes en dos grupos: a la derecha se disponen mujeres y 
niños, al costado izquierdo se disponen los hombres. Gran parte de los presentes mira al fotógrafo.



87

V/XVII
Inicio de la caminata fúnebre desde el acceso por avenida La Paz al interior del Cementerio 
General. En el primer plano se observa el féretro arrastrado por un carro fúnebre, el cual es 
seguido por las hijas y nietas de Albino Bruna. En el segundo plano, vemos hombres soste-
niendo un estandarte que dice “Deportivo Juventud FC fundado el 10 de junio de 1932 Stgo”.



88

VI/XVII
Hijas y nietas de Albino Bruna en procesión fúnebre hacia el patio de tierra. En el primer plano 
se observa el carro mortuorio número 9; atrás, una fila compuesta por cuatro mujeres que 
entrelazan sus brazos. Dos de ellas y un niño miran al grupo de niñas que se adelanta a la fila 
principal. En un segundo plano, cuatro hombres sostienen el estandarte.



89

VII/XVII
Mujeres con paquetes de flores caminan detrás del féretro por calles interiores del campo 
santo, en dirección al lugar de entierro. En el primer plano destacan un hombre adulto de perfil 
que mira hacia atrás y una mujer joven que mira directamente al fotógrafo.



90

VIII/XVII
En un primer plano se observa un carro con coronas de flores, precedido por el sepulturero 
con uniforme, quien guía el féretro hacia la tumba. En un segundo plano, los deudos y familiares; 
en este grupo destacan tres niños que acompañan el carro que lleva el ataúd. En la escena se 
ven, al fondo, los grandes mausoleos del cementerio.



91

IX/XVII
En un primer plano, un niño vestido modestamente camina con su mano apoyada en el carro 
y mira frontalmente al fotógrafo; atrás, en segundo plano, lo sigue un niño vestido de traje y 
camisa. Al costado izquierdo del feretro, un tercer niño, vestido de la misma manera, camina 
mirando los mausoleos. En el mismo plano, pero en el costado derecho, un hombre joven, 
vestido de gris claro, es acompañado por tres hombres vestidos de luto.



92

X/XVII
Un grupo de mujeres en procesión caminan hacia el lugar del entierro. En un primer plano, se 
observa una columna de mujeres de distintas edades agrupadas en filas de tres. Todas  llevan 
vestidos largos y chalecos que les cubren los brazos, destacan dos de ellas que miran al fotó-
grafo. Atrás, un grupo de hombres camina de manera dispersa con el cortejo.



93

IXI/XVII
Segunda secuencia de niños y hombres de la familia Bruna acompañando el carro fúnebre. En 
el primer plano, un niño caminando con su mano apoyada en el carro, quien mira frontalmente 
al fotógrafo. Le siguen en el plano cinco hombres que avanzan, dejando atrás a las cuatro hijas 
de Albino Bruna.



94

XII/XVII
Tercera secuencia de nietos y hombres de la familia Bruna acompañando el carro fúnebre por 
calle con arboleda. En el primer plano se observa un hombre con corbata que mira el lente del 
fotógrafo. En un plano posterior se ven las cuatro hijas en procesión. La columna de deudos se 
disgrega y se topa con los transeúntes del cementerio.



95

XIII/XVII
Familia y deudos posando antes del entierro en la zona del patio de tierra del Cementerio 
General. La toma fotográfica está compuesta por el ataúd en el centro; junto a este se dispo-
nen de forma simétrica tres niñas a cada lado. Las cuatro hijas se ubican al centro junto con el 
estandarte y el grupo de hombres que acompaña la escena.



96

XIV/XVII
En un primer plano se observan tres hombres a cada lado que sostienen el ataúd por sus mani-
jas. En un segundo plano se ven las hijas y mujeres que caminan con dificultad por un sendero 
de tierra que lleva al cortejo hacia el lugar de entierro. A lo lejos se visualiza la parte superior 
del estandarte que acompaña el sepelio.



97

XV/XVII
En la escena se observa a familiares y cercanos que posan junto al ataúd. En un primer plano se 
ven las flores, la sepultura y una cruz con la fecha de nacimiento y muerte de Albino Bruna. En 
un segundo plano, hijas y nietos miran al fotógrafo; destaca al costado izquierdo un niño miran-
do con tristeza la tumba. A los lados se ubican hombres y mujeres que contemplan la escena.



98

XVI/XVII
Familiares y deudos posan alrededor de la sepultura. En esta fotografía de plano general se 
destacan las coronas de flores, el estandarte del Club Deportivo Juventud y los asistentes 
ordenados en semicírculo, quienes en su mayoría dirigen su mirada al fotógrafo.



99

XVII/XVII
En la escena se observan familiares de Albino Bruna en la entrada del Cementerio General. En 
un primer plano, una mujer y un hombre se acercan a despedirse de las hijas. Ambos estiran 
la mano para el saludo final. Destacan dos hombres que miran fijamente el lente fotográfico.



100



101



102



103

ANTECEDENTES DE OBRA



104



105

Pulvis et Umbra I, 2013. 
Instalación site specific, tierra de color negro, 
dimensiones variables; 
Sala Puntángeles, Valparaíso, Chile.

Imágenes que se desvanecen en las sombras de 
la historia, catástrofes que permanecen en los 
restos que el registro fotográfico inmortaliza. 
Pulvis et Umbra (‘polvo y sombra’) propuso un 
espacio de reflexión en torno al paisaje y los 
procesos reconstructivos emprendidos desde 
relatos y sucesos olvidados. 

El 16 de agosto de 1906 un fuerte terremoto 
sacudió la ciudad de Valparaíso. Su intensidad 
bordeó los 8,6 grados en la escala de Richter y 
generó más de tres mil muertos. 

En atención a este hecho, Pulvis et Umbra se 
hizo cargo de dos vanos clausurados existentes 
en la sala. Estas estructuras fueron previamente 
pintadas de negro con la intención de acentuar la 
clausura del espacio. 

Por su parte, se grabó sobre el suelo de la sala 
una imagen en alto contraste del terremoto 
de Valparaíso (1906). Dicha representación se 
realizó mediante esténciles de cartón y tierra de 
color negro. 

La instalación Pulvis et Umbra formó parte de la 
exposición individual de igual nombre exhibida 
en la Sala Puntángeles, en la ciudad de Valparaíso.



106



107



108



109



110



111

Pulvis et Umbra II, 2014. 
Instalación site specific, tierra de color negro, 
dimensiones variables. 
2 piezas murales, miga de pan tostado, 
planchas de acero y caja acrílica, 28 x 44 cm; 
Galería Enlace Arte Contemporáneo, Lima, Perú.

Imágenes que se desvanecen en las sombras de 
una historia que permanece en los restos de una 
catástrofe que el registro fotográfico inmortaliza. 
El proyecto Pulvis et Umbra II propuso un espacio 
de reflexión que se materializó a partir de relatos 
e imágenes vinculados a las nociones de paisaje, 
ruina y desolación.

Sobre el piso de la galería se reprodujo la imagen 
fotográfica del terremoto de Pisco (2007). La 
pieza fue realizada en alto contraste a partir de 
tierra de color negro y de esténciles de cartón; 
la obra recogió minuciosamente los efectos de 
aquel sismo. 

Por su parte, en la pared frontal de la sala se 
dispusieron dos piezas murales confeccionadas 
con miga de pan tostado sobre planchas de 
acero, las cuales representaban los terremotos 
de Copiapó (1922) y Santiago de Chile (2010). 

La instalación formó parte de la exposición colectiva 
Supervivencias / Sobrevivencias, muestra realizada 
en la Galería Enlace Arte Contemporáneo en la 
ciudad de Lima, Perú.



112



113



114



115



116



117

Pulvis et Umbra III, 2015. 
Instalación site specific, tierra de color negro, 
video, zapatos, fajos de papel periódico, 
dimensiones variables; 
Galería de Arte UCT, Temuco, Chile.

Las exequias son parte del ritual funerario y 
conforman una acción mediante la cual familiares 
y amigos acompañan por última vez el cuerpo de 
un ser querido. Bajo esta lógica, Pulvis et Umbra III 
se sustentó en un encuentro aleatorio de relatos 
e imágenes que reconstruye el carácter social de 
este rito. 

La instalación se compuso de un video realizado 
a partir del registro fílmico de las exequias del 
Papa Pío XII, acontecidas el 9 de octubre de 
1958. Este registro evidenció una reducción de 
la velocidad de la filmación y una alteración del 
contraste lumínico. La pieza se proyectó en uno 
de los muros de la sala junto a una acumulación 
de periódicos (con los obituarios de la ciudad) 
y un texto hecho con un esténcil de madera 
y tierra de color negro. En este último se leía: 
crying, waiting, hoping, estribillo extraído de una 
canción del músico norteamericano Buddy Holly. 

La obra se completó con la realización, en el 
piso de sala, de una imagen fotográfica hecha a 
partir de esténciles de madera y tierra de color 
negro. Dicha imagen corresponde al funeral de 
mi abuelo, ocurrido el 6 de diciembre de 1958. 

La instalación formó parte de la muestra individual 
Pulvis et Umbra, exposición realizada en la Galería 
de Arte UCT de la Universidad Católica de 
Temuco, en la ciudad de Temuco, Chile.  



118



119



120



121



122



123

Pulvis et Umbra IV, 2016. 
Instalación site specific, café molido, bolsas de 
papel y pala metálica, dimensiones variables; 
Museo de Arte Contemporáneo, Bogotá, Colombia.

Pulvis et Umbra IV fue parte de una nueva versión 
del trabajo presentado el año 2015 en la Galería 
de Arte UCT. A través de la instalación se buscaba 
reconstruir un pasaje autobiográfico mediante 
el cual reflexionar sobre el carácter so cial del 
rito funerario. La obra tomó como referencia un 
fragmento de la fotografía realizada al funeral de 
mi abuelo, ocurrido el 6 de diciembre de 1958.

En esta ocasión, la pieza fue realizada en el hall del 
museo mediante esténciles de madera y café molido. 
Como parte de la obra, el público asistente fue 
invitado a llevarse el café mediante bolsas de papel 
dispuestas para ello. Dicha acción se transformó en 
una clara alusión al gesto de compartir el dolor ante 
el deceso de un ser querido. 

La instalación formó parte de la exposición 
colectiva Lo Bello y Lo Sublime, muestra realizada 
en el Museo de Arte Contemporáneo, en la 
ciudad de Bogotá, Colombia. 



124



125



126



127



128



129

RESEÑAS BIOGRAFÍAS



130

RODRIGO BRUNA
Artista visual, investigador y académico. Doctor en Arte mención Artes Visuales, 
Pontificia Universidad Católica de Chile, y Doctor en Historia del Arte, Universitat 
Autònoma de Barcelona (cotutela). Magíster en Artes mención en Artes Visuales y Li-
cenciado en Artes mención Artes Plásticas, Universidad de Chile. En el año 2001 ob-
tuvo una beca del Servicio Alemán de Intercambio Académico, para realizar estudios 
de postgrado en Bildende Kunst en la Kunstakademie Düsseldorf con los profesores 
Daniel Buren y Gerhard Merz. Como investigador, su labor se orienta hacia el campo 
de la teoría y la práctica artística, con énfasis en la instalación (arte) como medio de 
reflexión y producción. Como artista visual, ha exhibido su obra en el Photographic 
Center Nykyaika, Tampere; Museo de Artes Visuales, Santiago de Chile; Museo de 
Arte Contemporáneo, Bogotá; Centro Nacional de Arte Contemporáneo, Santiago 
de Chile; Museo de Arte Contemporáneo Niteroi, Río de Janeiro; Newhouse Center 
for Contemporary Art, New York; Museo de Arte Contemporáneo, Santiago de 
Chile, entre otros espacios. Actualmente es profesor asociado del Departamento de 
Teatro, Facultad de Artes, Universidad de Chile. 

CARLA MIRANDA VANCONCELLO
Historiadora del arte, curadora y académica. Máster en Museografía, Universidad An-
drés Bello. Licenciada en Artes mención Historia del Arte, Universidad de Chile. Ha 
escrito numerosos textos para catálogos de colecciones del Museo de la Solidaridad 
Salvador Allende, Museo Histórico Nacional y Museo del Carmen de Maipú, todos 
ubicados en Santiago de Chile. Ha realizado curatorías, entre las que destacan las 
exposiciones Memoria y Registro 11.9.1973, en el Museo Histórico Nacional, e Imagi-
narios de la Resistencia. A 40 años del Golpe de Estado, en el Museo de la Solidaridad 
Salvador Allende. De igual forma se ha dedicado a la investigación patrimonial desde 
la mediación cultural con la comunidad aymara de Macaya. Su última investigación se 
vincula con las colecciones fotográficas del Santuario Nacional de Maipú. Actualmente 
es profesora adjunta del Departamento Artes y Humanidades, Facultad de Educación, 
Universidad Católica Silva Henríquez.



131

ANTONIA BENAVENTE ANINAT
Arqueóloga, investigadora y académica. Doctora en Historia del Arte, Universidad de 
Oviedo. Licenciada en Arqueología y Prehistoria, Universidad de Chile. Entre los años 
1991 y 1993 fue becaria del Instituto de Cooperación Iberoamericana para realizar 
estudios de Doctorado en la Universidad de Oviedo. Es diplomada en Arqueología 
Forense por la Sociedad Venezolana de Antropología Física Charles Darwin. Entre 
los años 2009 y 2010 participó, junto a la Universität Tübingen, en el proyecto de 
excavación y restauración arqueológica de la tumba número 34 de Monthemajt en 
Tebas, Egipto. Sus líneas de investigación se vinculan con el campo de la arqueología 
de la muerte, arqueología histórica, y análisis forenses y criminalística. Ha participado 
como expositora en congresos nacionales e internacionales relativos al ámbito de la 
Antropología, Antropología de la Muerte, Arqueología y Patrimonio. Actualmente es 
profesora titular del Departamento de Antropología, Facultad de Ciencias Sociales, 
Universidad de Chile. 





AGRADECIMIENTOS 

Silvia Nieto, Carla Miranda, Gabriela 
Lazcano, Macarena Zamora, Nataly 
Cancino, Antonia Benavente, Agustín 
Rolin, Catalina Pinilla, Alejandra Vallejos, 
Cristián Rojas, Jaime Grantt, Marcos 
Salazar, Carlos Mättig, Valentina Vega, 
Matías Rodríguez, Pablo Barahona, 
Manuel Pérez, Cristóbal Torres, Paulina 
Salinas, Fernando Gaspar, Constanza 
Troncoso, Carlos Carrasco, Gianinna 
Repetti, Ariel Lienlaf, Francisca González, 
Elías Valdés, Jesús Morales, Víctor Fuentes, 
Luis García, Leonardo Cornejo, Maritza 
Vergara, Hilda Muñoz, Victoria Córdova, 
Annie Murath, Marco Espinoza, Karla 
Carrasco, Ana Harcha, Francisca Montes, 
Josefa Quintana, Noah Andrades, Marisol 
Bustos, Arantxa Neira, Nathaly Reyes, 
Tabata Millacaris, Catalina Vera, Javiera 
Lucero, Laura Zapata, Marco Acosta, 
Josefa Zamora, Gery Cuevas, Javiera 
Figueroa, Javiera Huenteleo, Miguel Ángel, 
Javiera Santibáñez, Camila Zamora.





El libro Pulvis et Umbra, se terminó de imprimir y encuadernar en 
enero de 2026 en los talleres Andros Impresores, en Santiago 
de Chile. El tiraje contempló 200 ejemplares en un formato de 
17 x 24 cm. Para las páginas interiores se empleó papel couché 
opaco blanco de 170 gramos y para la portada papel couché 

opaco de 250 gramos. Se utilizó la tipografía Montesanto Serif 3, 
Montesanto Sans 3 y Gill Sans en el texto.








	tapa1
	tapa2
	Pulvis et Umbra Digital
	tapa3
	tapa4

